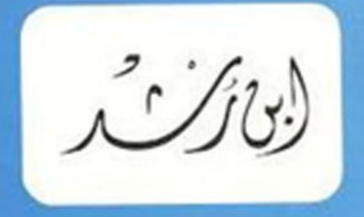
# نوابغ الفكرالت رب



بعتار عباس عنودالعفاد





# نوابغ الفكرالتربي

١



بقلم عباس محمودالعقاد

شارح المعلم الأول أرسطو وأكبر الفلاسفة الشراح أثراً فى الغرب من القرن الشالث عشر إلى القرن العشرين .





دارالميارف ببيروت

## 

#### ١ - الحركة العلمية

ولد ابن رشد فى سنة ٢٠٥ هجرية بمدينة قرطبة وهى لا تزال فى عصرها الذهبى الذى جعلها من عواصم الثقافة فى التاريخ ، فلا تذكر أثينا ورومة والإسكندرية وبغداد إلا ذكرت معهن قرطبة فى هذا الطراز .

وقد كان مولده بعد وفاة الحكم الثانى المستنصر بالله بنحو مئة وخمسين سنة (٣٦٦ه) وهو الحليفة الأموى الذى شغلته الثقافة قبل كل شاغل ، وجعل همه الأول أن ينإفس بعاصمته عاصمة المشرق – بغداد – فى عهد الحليفة المأمون ، فجمع فيها من الكتب والكتاب ما لم يجمع قبل ذلك فى مدينة واحدة ، وكان هو أسبقهم إلى قراءة ما يجمعه من الأسفار النادرة من أقطار المشرق والمغرب .

قال ابن خلدون ما خلاصته: « . . . كان يبعث في شراء الكتب إلى الأقطار رجالا من التجار ويرسل إليهم الأموال لشرائها ، حتى جلب منها إلى الأندلس ما لم يعهدوه ، وبعث في كتاب الأغانى إلى مصنفه أبى الفرج الأصفهانى – وكان نسبه في بنى أمية – وأرسل إليه فيه ألف دينار من الذهب العين ، فبعث إليه بنسخة منه قبل أن يخرجه إلى العراق ، وكذلك فعل مع القاضى الأبهرى المالكى في شرحه لمختصر ابن عبد الحكم وأمثال ذلك ، وجمع بداره الحذاق في صناعة النسخ والمهرة (١) في الضبط والإجادة في التجليد، فأوعى (٢) من ذلك كله . واجتمعت بالأندلس خزائن من الكتب لم تكن لأحد من قبله من ذلك كله . واجتمعت بالأندلس خزائن من الكتب لم تكن لأحد من قبله

<sup>(</sup>١) المهرة جمع ماهر : الحاذق

رُ ٢ ) أوعى إيعاء الكلام أو الشيء : حفظه و جمعه . وأوعىالزاد ونحوه : جعله فى الوعاء . وفى التنزيل الكريم : جمع فأوعى .

ولا من بعده ، إلا ما يذكر عن الناصر العباسي بن المستضيء ، ولم تزل هذه الكتب بقصر قرطبة إلى أن بيع أكثرها في حصار البربر . . . »(١)

وكان أعيان السّراة (٢٧ والتجار يقتدون بالحلفاء في هذا الإقبال على اقتناء الكتب سواء منهم من يقرأ ومن لا يقرأ. قال الحضرى: «أقمت مرة بقرطبة ولازمت سوق كتبها مدة أترقب فيه وقوع كتاب كان لى بطلبه اعتناء ، إلى أن وقع وهو بخط فصيح وتفسير مليح ، ففرحت به أشد الفرح ، فجعلت أزيد في ثمنه فيرجع إلى المنادى بالزيادة على "، إلى أن بلغ فوق حد" ، فقات له : يا هذا ! أرنى من يزيد في هذا الكتاب حتى بلغه إلى ما لا يساوى ، قال : فأرانى شخصاً عليه لباس رئاسة ، فدنوت منه وقلت له : أعز الله سيدنا الفقيه . إن كان لك غرض في هذا الكتاب تركته لك، فقد بلغت به الزيادة بيننا فوق حده . . فقال لى : لست بفقيه ولا أدرى ما فيه ، ولكنى أقمت بيننا فوق حده . . فقال لى : لست بفقيه ولا أدرى ما فيه ، ولكنى أقمت خزانة كتب واحتفلت فيها لأتجمل بها بين أعيان البلد، وبنى فيها موضع يسع خزانة كتب واحتفلت فيها لأتجمل بها بين أعيان البلد، وبنى فيها موضع يسع فدا الكتاب ، فلما رأيته حسن الحط جيد التجليد استحسنته ولم أبال بما أزيد فيه ، والحمد لله على ما أنعم به من الرزق فهو كثير . .» (٣) .

وكان ابن رشد فخوراً بهذه الخصلة في موطنه ، فقال لزميله الفيلسوف ابن زهر يوماً وهما بحضرة المنصور بن عبد المؤمن من خلفاء دولة الموحدين: «ما أدرى ما تقول ، غير أنه إذا مات عالم بإشبيلية فأريد بيع كتبه مُملت إلى ڤرطبة حتى تباع فيها ، وإذا مات مطرب بقرطبة فأريد بيع تركته مُملت إلى إشبيلية . . » (3) على أن هذين الفيلسوفين قد كانا في نفسيهما ، وفي آلهها ، آية الآيات على مبلغ ذلك العصر من ازدهار الثقافة ، فكان العلم وراثة في أسرة كل منهما يتعاقبه منها جيل بعد جيل ، وكان الذاكرون إذا ذكروهم ميزوا بينهم باسم الجد والابن والحفيد ، فيقولون ابن رشد الجد وابن رشد الابن وابن رشد الحفيد ، ويزيدون في أسرة ابن زهر الخفيد ،

<sup>(</sup>١) «مقدمة ابن خلدون » ، و «نفح الطيب » الجزء الأول .

<sup>(</sup>٢) السراة جمع سرى : صاحب الترف والمروءة والسخاء .

<sup>(</sup>٣) «نفح الطيب». الجزء الثاني.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه .

وأعجوبة الأعاجيب فى نشأة ابن رشد أنه نشأ فى دولة الموحدين، وأنه تلقى التشجيع من أحد خلفائهم على الاشتغال بشرح أرسطو وتفسير موضوعات الفلسفة على العموم ، وكان موضع العجب أن يأتى هذا التشجيع من أناس اشتهروا بالتزمّت والمحافظة الشديدة على العلوم السلفية، ومنهم من أنسب إليه أنه أحرق كتب الفلسفة والبحث فى مذاهب المتكلمين.

روى صاحب كتاب المعجب فى تلخيص أخبار المغرب عن بعض الفقهاء قال : ١ سمعت الحكيم أبا الوليد يقول غير مرة : لما دخلت على أمير المؤمنين أبى يعقوب وجدته هو وأبو بكر بن طفيل ليس معهما غيرهما ، فأخذ أبو بكر يثى على ويذكر بيتى وسلى ، ويضم بفضله إلى ذلك أشياء لا يبلغها قدرى ، فكان أول ما فاتحى به أمير المؤمنين بعد أن سألى عن اسمى واسم أبى ونسبى أن قال لى : ما رأيهم فى السهاء ؟ يعنى الفلاسفة . أقديمة هى أم حادثة ؟ . . . فأدركنى الحياء والحوف ، فأخذت أتعلل وأنكر اشتغالى بعلم الفلسفة ، ولم أكن أدرى ما قرر معه ابن طفيل ، ففهم أمير المؤمنين منى الروع والحياء ، فالتفت أدرى ما قرر معه ابن طفيل ، ففهم أمير المؤمنين منى الروع والحياء ، فالتفت أرسطوطاليس وأفلاطون وحميع الفلاسفة ، ويورد مع ذلك احتجاج أهل الإسلام عليهم ، فرأيت منه غزارة حفظ لم أظنها فى أحد من المشتغلين بهذا الشأن المتفرغين له ، ولم يزل يبسطنى حتى تكلمت ، فعرف ما عندى من ذلك ، الشأن المتفرغين له ، ولم يزل يبسطنى حتى تكلمت ، فعرف ما عندى من ذلك ، فلما انصرفت أمر لى بمال وخلعة سنية ومركب » .

واستطرد صاحب المعجب قائلا: «أخبرنى تلميذه المتقدم الذكر عنه قال: «استدعانى أبو بكر بن طفيل يوماً فقال لى: سمعت أمير المؤمنين يتشكى من قلق عبارة أرسطوطاليس أو عبارة المترجمين عنه ، ويذكر غموض أغراضه ، ويقول: لو وقع لهذه الكتب من يلخصها ويقرّب أغراضها بعد أن يفهمها فهما جيداً لقرّب مأخذها على الناس. فإنكان فيك فضل قوة لذلك فافعل ، وإنى لأرجو أن تنى به ، لما أعلمه من جودة ذهنك وصفاء قريحتك ، وقوة نزوعك إلى الصناعة ، وما يمنعنى من ذلك إلا ما تعلمه من كبرة سنى واشتغالى بالحدمة وصرف عنايتى إلى ما هو أهم عندى منه ، قال أبو الوليد: فكان هذا الذى

حملني على تلخيص ما لخصته من كتب الحكم أرسطوطاليس »(١) .

ويزيد العجب عند مؤرخى هذا العصر – والمستشرقين منهم على الحصوص – أن هذا الحليفة ينتمى إلى أسرة تدين بمذهب الظاهرية ، وهو المذهب الذى يلتزم أصحابه ظاهر النصوص ويتحرّجون من التأويل ، وقد توفى إمام هذا المذهب فى المغرب – ابن حزم – بعد منتصف القرن الحامس للهجرة ومذهبه شائع وخلفاء الموحدين يرجحونه على سائر المذاهب ، ويعتبره المؤرخون المحدثون قطب المذاهب الرجعية مع إحاطته بمذاهب الفلاسفة كما يعلم من كتابه عن «الفصل فى الملل والنحل».

كان ابن حزم هذا آية أخرى من آيات العراقة فى البيوتات العلمية ، ولكنها الآية التي تمثل الثقافة من جانبها الآخر : جانب المحافظة «السلفية» وكراهة التوسع فى البدع الحديثة (٢).

وكان أبن حزم هذا هو ابن حزم الابن «على بن أحمد» وأبوه أحمد بن سعيد ، وابنه الفضل أبو رافع ، وكلهم من مشاهير العلماء الثقات في المعارف السلفية ، وإقبالهم على العلم إقبال الصادق في طلبه المستغنى عن التكسّب به المجترئ بالرأى على من يخالفه ، لأنه لا يخشى من الجرأة على رزقه . جرت بين ابن حزم «الابن » وبين أبي الوليد الباجي مناظرة ، فقال الباجي : أنا أعظم منك همة في طلب العلم لأنك طلبته وأنت معان عليه تسهر بمشكاة الذهب ، وطلبته وأنا أسهر بقنديل بائت السوق . قال ابن حزم : هذا الكلام عليك لا لك . لأنك إنما طلبت العلم وأنت في تلك الحال رجاء تبديلها بمثل حالى ، وأنا طلبته في حين ما تعلم وما ذكرت ، فلم أرج به إلا علو القدر العلمي في الدنيا والآخرة . »

وقد جنت عليه ملاحاته (٣) للعلماء والرؤساء وقلة مبالاته بغضب الغاضبين فأحرقوا كتبه فى إشبيلية ، وقال فى ذلك :

<sup>(</sup>١) « المعجيب في تلخيص أخبار المغرب».

<sup>(</sup> ٢ ) البدع جمع بدعة : ما أحدث على غير مثال سابق . والعقيدة أحدثت تخالف الإيمان .

<sup>(</sup>٣) الملاحاة : المنازعة .

فإن تحرقوا القرطاس لم تحرقوا الذي

تضمّنه القرطاس ، بل هو في صدري

وقد كان تلميذه عبد المؤمن ، رأس أسرة الموحدين ، على مثل هذه الصرامة في الحلق ، وهذا اللّـدُ د(١)في الحصومة العلمية ، وهذه الشدة في المحافظة على السّـنن السلفية ، فموضع العجب أن تكون هذه الأسرة هي حامية الفلسفة والبيدع العلمية ، وهي التي تشجع رجلا كابن رشد على شرح أرسطوطاليس .

# ٢ \_ الحركة السياسية وتأثيرها في الثقافة

ذلك فى الحق عجيب ، ولكنه العجب الذى مصدره الزَّيْغ <sup>(٢)</sup>عن السبب ، وهو قريب ، بل جدّ قريب .

فقد أحصى المؤرخون ، ولاسيا المستشرقين ، علل الحركات الثقافية فى المغرب عامة غير علم الحقيقية ، وهى بالإيجاز ظهور الدعوة الفاطمية فى إفريقية الشمالية .

فظهور هذه الدعوة فى المغرب قد غير فيه كثيراً من وجهات الثقافة والسياسة ، وقد كان له الأثر المباشر فيما شغل الأوربيين بعد ذلك خلال القرون الوسطى من موضوعات الفلسفة الدينية ، وأهمها موضوعات النفس وخلودها وموضوعات العقل وعلاقته بالحلق والحالق.

ولا يخبى أن الدعوة الفاطمية هي الدعوة الإسماعيلية بعينها ، فإن الفاطميين يُنْسَبُونَ إلى فاطمة الزهراء أو يُنْسَبُونَ إلى إسماعيل بن جعفر الصادق تمييزاً لهم من سائر العلويين .

وقد كان الإسماعيليون يشتغلون بالفلسفة ويرجحون مذهب الأفلاطونية الحديثة ، وهو مذهب الفيلسوف أفلوطين Plotinus ( ٢٠٠ – ٢٧٠ م ) الذي ولد بإقليم أسيوط وألتي دروسه في الإسكندرية ثم في رومة . ومن أتباع

<sup>(</sup>١) اللدد : شدة الخصومة .

<sup>(</sup>٢) الزيغ : الميل .

الإسماعيليين الذين نشروا هذا المذهب إخوان الصفاء ، أصحاب الرسائل المنسوبة اليهم ، ومنهم مسلم بن محمد الأندلسي الذي نقل مذهبهم إلى البلاد الأندلسية .

وقد شاع مذهب الإسماعيلية شرقاً وغرباً في العالم الإسلامي من جبال الأطلس إلى تخوم الهنذ وآسيا الوسطى ، وكان ابن سينا يقول : «كان أبي ممن أجاب داعى المصريين ، و يعد من الإسماعيلية ، وقد سمع منهم ذكر النفس والعقل على الوجه الذي يقولونه ويعرفونه هم ، وكذلك أخى . وكانا ربما تذاكرا بينهما وأنا أسمع منهما وأدرك ما يقولانه ، وابتدءا يدعواني أيضاً إليه ويجريان على لسانهما ذكر الفلسفة والهندسة (١) » .

لا جرم يتذاكر المستطلعون أحاديث هذا المذهب فى إفريقية الغيالية كما تذاكروها فى بخارى وعلى التخوم الهندية ، فقد جاء هذا المذهب إلى المغرب بقوة الدولة فوق قوة الدعوة ، وأصبح من شاغل أصحاب الدول أن يتعرفوه ويستطلعوا كنهه ويتبطنوا ما وراءه ، وبخاصة من كان كخلفاء الموحدين مهدداً بسلطان الدولة الفاطمية معنياً بما يعلنونه ويسرونه من مذاهب السياسة أو الحكمة .

ولقدكان من آثار هذه الدعوة فى المغرب عامة أن الحليفة الأموى بالأندلس عبد الرحمن الناصر ( ٣٠٠ – ٣٥٠ هجرية و ٩٦١ – ٩٦١ ميلادية) تلقب بأمير المؤمنين بعد أن أطلق هذا اللقب على خلفاء الفاطميين ، وجاء خلفه الحكم الثانى الملقب بالمستنصر بالله، فنافس خلفاء الفاطميين أشد المنافسة فى الاشتغال بالفلسفة والعلوم وتقريب الحكماء والأدباء ، وأنفذ إلى إفريقية جيشاً قوياً لتوطيد سلطانه فى مراكش وإعلان الدعوة باسمه على المنابر .

أما دولة الموحدين فقد كان الحطر عليهم من الدعوة الفاطمية — أو الدعوة الإسماعيلية بعبارة أخرى — أشد وأقرب ، فقابلوا دعوتهم بمثلها واجهدوا في تعرف مذاهبهم الباطنية، وكان رئيسهم «محمد بن تومرت» من قبيلة «مصمودة» البربرية ولكنه كان يتلقب بالمهدى وينتمى إلى آل ألبيت ويقول ابن خلكان — وهو ممن ينكرون نسب الفاطميين — إن ابن تومرت هو : «محمد بن عبد الله ابن عبد الرحمن بن هود بن خالد بن تمام بن عدنان بن صفوان بن سفيان بن

<sup>(</sup>١) « إخبار العلماء بأخبار الحكماء » للوزير حمال الدين القفطي .

جابر بن يحيى بن عطاء بن رباح بن يسار بن العباس بن محمد بن الحسن بن الحسن بن على بن أبى طالب كرم الله وجهه »(١) .

فقد برز الموحدون إذن للفاطميين أو الإسماعيليين حتى في النسب والدعوة المهدية ، ولما اشتهر الإمام الغزالي في المشرق بإنكار الباطنية والرد عليها قصد إليه ابن تومرت وحضر عليه . وحكى — كما جاء في كتاب المعجب في أخبار المغرب —: « أنه ذكر للغزالي ما فعل على بن يوسف بن تاشفين من ملوك المرابطين بكتبه التي وصلت إلى المغرب من إحراقها وإفسادها ، وابن تومرت حاضر ذلك المجلس ، فقال الغزالي حين بلغه ذلك : ليذهبن عن قليل ملكه ، وليقتلن ولده عروما أحسب المتولي لذلك إلا حاضراً مجلسنا » .

وقد تم لابن تومرت ما أنبأه به أستاذه الغزالى، فأقام دولة الموحدين وندب لها صاحبة عبد المؤمن بن على الكومى ( ٢٤٥ – ٥٥٨ هـ و ١١٢٩ – ١١٦٦م ) ميلادية ) ثم خلفه ابنه يعقوب وتلقب بالمنصور بالله ( ٥٨٠ – ٥٩٥ هجرية و ١١٨٤ – ١١٩٨ ميلادية ) وهو الذي اقترح على ابن رشد تفسير كتب أرسطوطاليس وشرح مذاهب الفلسفة على الإجمال .

ويظهر التحدى والمناجزة بين الموحدين والإسماعيليين فى مقابلة كل دعوى إسماعيلية بمثلها من دعاوى ابن تومرت وخلفائه .

فقد انتسب إلى آل البيت كما ينتسبون ، وتلقب بالمهدى كما يتلقبون ، وقال عنه مريدوه إنه لم يكن أحد أعلم منه بأسرار النجوم وعلوم الجفر (٢)والتنجيم وهي العلوم التي اشتهر بها الإسماعيليون .

قال أبن خلكان: « إن محمد بن تومرت كان قد اطلع على كتاب يسمى الجفر من علوم أهل البيت ، وإنه رأى فيه صفة رجل يظهر بالمغرب الأقصى ، بمكان يسمى السوس، وهو من ذرية رسول الله صلى الله عليه وسلم، يدعو إلى الله و يكون

<sup>(</sup>١) « وفيات الأعيان » . الجزء الرابع . ترجمة رقم ٦٦٠

<sup>(</sup>۲) علم الحفر ويسمى علم الحروف: هو علم يدعى أصحابه أنهم يعرفون به الحوادث إلى انقراض العالم . وإلى هذا الحفر أشار أبو العلاء المعرى بقوله من جملة أبيات :

لقد عجبوا لأهل البيت لما أتاهم علمهم فى مسك جفر
ومرآة المنجم وهى صغرى أرته كل عامرة وقفر

مقامه ومدفنه بموضع من الغرب: هجاء اسمه تى م ل ل ، ورأى فيه أيضاً أن استقامة ذلك الأمر واستيلاءه وتمكنه على يد رجل من أصحابه، هجاء اسمه ع ب دم و م ن ، ويجاوز وقته المائة الحامسة للهجرة ، فأوقع الله سبحانه وتعالى فى نفسه أنه القائم بأول الأمر ، وأن أوانه قد أزف ، فما كان ابن تومرت يمر بموضع إلا ويسأل عنه ، ولا يرى أحداً إلا أخذ اسمه وتفقد حليته ، وكانت حلية عبد المؤمن معه ، فبينما هو فى الطريق رأى شاباً قد بلغ أشده على الصفة التي معه ، فقال له وقد تجاوزه: ما اسمك يا شاب ؟ فقال : عبد لمؤمن ! فرجع إليه وقال له: الله أكبر! أنت بغيتى ، ونظر فى حليته فوافقت ما عنده (١) هذه القصة نترك ما فيها كله ، ويبقى منها ما لا سبيل إلى تركه به وهو استعداد الموحدين للفاطميين بسلاحهم ومقابلتهم بمثل دعواهم ، واستبطانهم استعداد الموحدين للفاطميين بسلاحهم ومقابلتهم بمثل دعواهم ، واستبطانهم لأسرار دعوتهم ، لينهضوا لها بما يجرى فى مجراها عن اعتقاد منهم ، أو عن سياسة

وكل شيء يجرى تفسيره بعد ذلك على أهون سبيل .

فالعلوم التي كانت مقبولة عند دولة الموحدين قد تتناقض وتتنافر ، ولكنها تلتقي في مقصد واحد وهو لزومها في تلك المناجزة وتلك المناظرة .

وبين الغزالى وابن حزم بون بعيد فى التفكير ومذاهب النظر والمعرفة ، ولكنهما يلتقيان فى كراهة الباطنية ، فالغزالى يرد عليها ويفنيَّد أقوالها فى الإمامة ، وابن حزم يدين بظاهر النصوص ويحرم التأويل مع وجود النص ، والتأويل كما هو معلوم أصل من أصول الإسماعيلية ، يجيز ونه بل يوجبونه ويرجعون به إلى علم الإمام بأسرار الغيب وبواطن الآيات ، ويضيف ابن حزم إلى ذلك أنه كان شديد التعصب للأمويين ، ولم يكن يظهر هذا التعصب لغير الأخصاء ، ولكنه كان يظهر النقمة على الفاطميين الإسماعيليين ويؤلف كتابه عن جمهرة أنساب العرب (٢) فينكر انتسابهم إلى إسماعيل بن جعفر الصادق ومن ثم الى فاطمة الزهراء .

<sup>( 1 ) «</sup>وفيات الأعيان» الجزء الرابع . ترجمة رقم ٦٦٠

<sup>(</sup> ٢ ) « جمهرة أنساب العرب » نشرته دار المعارف بمصر بتحقيق المستشرق ا . ل . بروفنسال .

ولا يبعد أن يكون الحلفاء الموحدون مؤمنين بأسرار النجوم يبحثون عن الأفلاك والعقول التي تديرها لينفذوا منها إلى خفايا تلك الأسرار ، ويلفت النظر إلى هذا أول سؤال وجهه الحليفة المنصور إلى ابن رشد ، وهو : ماذا يقولون عن السهاء ؟

\* \* \*

كانت دولة الموحدين أول دولة إفريقية تقف أمام الفاطميين موقف المناظرة في السياسة والثقافة . أما قبل ذلك فالدولة الصهاجية في تونس كانت تتولى الأمر باذن الفاطميين من القاهرة ، ودولة الملثمين أو المرابطين التي نازعها السلطة ن في المغرب الأقصى لم تكن تدرس حين نشأتها شيئاً من الثقافة أو من الدين ، ومضى عليها زمن وهي مشغولة بحرب القبائل البربرية والسودانية التي بقيت على الجاهلية ، ولم يكد يستقر بها القرار على عهد يوسف بن تاشفين حتى شغلت بالجزيرة الأندلسية واستقدمها ملوك الطوائف إلى الأندلس لنجدتهم في حربهم مع ألفونس السادس ملك أراجون ، وانصرفت جهودهم إلى هذه الناحية ، وظلوا كذلك على عهد على بن يوسف بن تاشفين حتى زالت دولتهم ولما ينقض على وفاة هذا الأمير أكثر من سنتين ، وكان منهجهم في شؤون الثقافة منهج البداوة في استنكار كل ما يحسبونه من البدع ، ومنه علم الكلام وبحوث الفقهاء في الحكمة الدينية ، ولهذا أحرقوا كتب الغزالي وهي من أفضل ما كتبه المتكلمون!

فالموحدون هم أول من ناظر الفاطميين (أو الإسماعيليين) فى إفريقية الشمالية ، وأول من تعرف علومهم ومذاهبهم ليغلبهم فى ميدانهم ويقابل دعوتهم بمثلها أو بما ينقضها ويبطلها .

\* \* \*

وما من حركة ثقافية فى ذلك العصر يراد تفسيرها بمعزل عن هذا العامل المهم — عامل الدعوة الإسماعيلية — إلا تعذر التفسير أو وقع فيه الخطأ الكثير ، ومن هذا القبيل تلك المناقشات الطويلة حول مصدر الثقافة الإغريقية التى انتقلت من الشرق إلى أوربة أهو إسرائيلي أم عربي ؟ وموضع اللبس هنا أن

الفيلسوف اليهودى ابن جبيرول ( ١٠٢١ – ١٠٧٠) سبق ابن رشد بمولده وكتابته . ولكن ابن جبيرول لم يكن له مصدر غير المراجع العربية ، وفلسفته الأفلاطونية الحديثة مستمدة من هذه المراجع لم يسلم حتى من أخطائها الظاهرة وهى الحلط بين مذهب أفلوطين ومذهب أرسطو في الربوبية لأن طائفة من تواسيع أفلوطين ترجمت في القرن الثالث للهجرة ونسبت خطأ إلى أرسطو باسم أثولوجية أرسطوطاليس ، وقد التبست آراء ابن جبيرول بالآراء الإسلامية والآراء المسيحية التي نقلت عنها حتى حسبه بعض الأوربيين من فلاسفة المسلمين وحسبه بعضهم من فلاسفة المسيحيين ، ولم تتضح الحقيقة إلا في القرن التاسع عشر حين كشف المستشرق الإسرائيلي سلمون مونك Salomon Munk عشر حين كشف المستشرق الإسرائيلي سلمون مونك Salomon Munk وليس من المسلمين ولا من المسيحيين ، وأنه ونفسه ابن جبيرول ، وأنه يسميه الأوربيون أفيسبرون ما ملسيحيين .

وقد كان ابن جبيرول مسبوقاً فى الثقافة الإسرائيلية بفيلسوف آخر من اليهود نشأ فى الفيوم بمصر ( ١٩٤٢ – ٩٤٢ ) وتنقل بين مصر وفلسطين والعراق فى إبان الدعوة الإسماعيلية وملاحم الجدل بين المتكلمين والمعتزلة وهم فلاسفة الإسلام الباحثون فى مسائل التوحيد والحكمة الدينية ، وهذا الفيلسوف الإسرائيلي هو سعديا بن يوسف الذى اشتهر باسم وظيفته جاعون ( ١٩٨٨ – ٩٤٢ ) وتتبع مساجلات المتكلمين والمعتزلة فطبقها على الديانة الإسرائيلية ، وألف كتابه « الإيمان والعقل » فى موضوعات الجلق والتوحيد والوحى والقضاء والقدر والتواب والعقاب وغير ذلك من موضوعات علم الكلام .

وقد كان للفلسفة فى المغرب رواد قبل ابن رشد أشهرهم ابن باجة أو ابن الصائغ الذى توفى سنة ٣٣٥ للهجرة إذ كان ابن رشد فى الثالثة عشرة من عمره ، وابن باجة هو الذى يسميه الأور بيون Avinpace وهو أستاذ أبى الحسن على بن عبد العزيز الذى رحل إلى مصر بعد موت أستاذه فى مدينة فاس ونقل معه خلاصة من مؤلفاته إلى مدرسة قوص بالصعيد الأعلى حيث مات

<sup>(</sup>١) سلمون مونك فرنسي من أصل ألماني .

ودفن، وقد كان ابن باجة على ديدن الكثيرين من علماء عصره جامعاً بين الأدب والفلسفة والطب ، وقيل إن حسد الأطباء له – ممن كانوا يزاحمونه في بلاط ابن تاشفين بمراكش – أغراهم به فدستوا له عند الأمير ودستوا له السم في طعامه فات ولم يكن يجاوز الأربعين ، ويعتبر ابن باجة بحق أول رائد لثقافة الإغريق في الأندلس ، فقد علق على كتب أرسطو وجالينوس ، وترجمت تعليقاته إلى العبرية ، وترجم إليها كتابه عن تدبير المتوحد وفيه يشرح سبيل الوصول إلى الله بالمعرفة والرياضة ويجمع بين أساليب الحكمة وأساليب التصوف، ويقسم أساليب التوحد » الذي يعنى وحدة الأشباه المشتركين في مطالب الحكمة والفضيلة .

أما بعد ابن باجة فأشهر الفلاسفة هما الزميلان ابن الطفيل وابن رشد ، وقد اجتمعا زمناً في بلاط الموحدين ، وكان ابن الطفيل أكبر من ابن رشد ولكنه عاش بعده ( توفى سنة ٨١٥ للهجرة ) ولم ينكب مثل نكبته ، بل قيل إنه كان يأخذ مرتبه مع الأطباء والمهندسين والرماة والشعراء ، ويقول كما جاء في كتاب « المعجب في أخبار المغرب» : لو نفق عليهم علم الموسيتي لأنفقته عليهم . . . !

#### ٣ - الحركة الاجتماعية

وابن طفيل هو صاحب قصة «حى بن يقظان » التى ترجمت إلى الإنجليزية في القرن السابع عشر ونسب إليها نشاط القصة في العصر الحديث ، وفحوى قصة حى بن يقظان أن الإنسان قد يصل إلى معرفة الله ولو نشأ منفرداً على جزيرة منعزلة لا يصحبه فيها أحد من بنى نوعه ، ويتمم رأيه في هذه القصة مذهبه في التصوف وإمكان الاتصال بالله وإدراك الحقائق الربانية برياضة النفس على الكشف والمناجاة(١).

ويبدو من أخبار ابن الطفيل وآثاره \_ على قلة هذه وتلك \_ أنه كان إلى

<sup>(</sup>۱) قصة «حى بن يقظان » عالجها ابن سينا والسهروردى وابن طفيل ، والقصص الثلاث مجموعة فى كتاب واحد نشرته دار المعارف بمصر بمناسبة مهرجان ابن سينا الذى عقد ببغداد فى مارس سنة ۱۹۵۱ .

مزاج الفنان الظريف أقرب منه إلى مزاج الفيلسوف الحكيم، وأنه كان خبيراً بفنون المنادمة والمسامرة، أثيراً عند أمير المؤمنين المنصور، لا يطيق هذا غيابه ولا يزال عنده أياماً منقطعاً عن أهله، وكان هذا هو الغالب على حكماء ذلك العصر وأطبائه ما عدا ابن رشد . فقد كان ابن ماجة يحسن فن النغموالإيقاع ، وكان ينظم الموشحات ويلحنها ويغنيها ، ومن موشحاته تلك الموشحة التي قيل إن صاحب سرقسطة أقسم ساعة سماعها لا يمشين ناظمها ومنشدها إلا على الذهب ، وهي التي ختمها بقوله:

ومن لباقته وحسن تصرفه في إرضاء الأمراء أنه أشفق من مغبة هذا القسم فاحتال على تنفيذه بأن جعل في نعله قطعة من الذهب(١)!.

وكان ابن زهر زميل ابن رشد في الطب والحكمة أبرع أهل زمانه في فن التوشيح وفن التلحين ، وله من الشعر الظريف ما يقل نظيره في بدائع الشعراء المنقطعين للهو والمنادمة ، وهو صاحب الأبيات في المرآة :

إنى نظرتُ إلى المرآة أسألها فأنكرت مقلتاي كل ما رأتا رأيت فيها شييخاً لست أعرفه وكنت أعهد فيها قبل ذاك فتي (٢) فقلت أين الذي بالأمس كان هنا متى ترحيل عن هذا المكان متى فاستضحكت ثم قالتوهىمعجبة کانت سلیمی تنادی یا أخی ً وقد

إن الذي أنكرته مقلتاك أتى صارتسليمي تنادياليوم يا أبتا

وله يتشوق إلى ولده بإشبيلية ، وهو بمراكش:

ولي واحدٌ مثلُ فرخ القَـطا وأفررت عنه فيا وحشيا تشوقني وتشوقته وقد تعب الشوق ما بيننا

صغير تخلّف قلبي لديه(٣) لذاكالشُّخيص وذاكُ الوُجيه(٤) فيبكى على" وأبكى عليه فنه إلى ، ومنى إليه

<sup>(</sup>۱) «مقدمة ابن خلدون ». ص ۸٤ طبعة بيروت ١٩٠٠

<sup>(</sup> ٢ ) شييخ : مصغر شيخ .

<sup>(</sup>٣) القطاجمع قطاة : طائر في حجم الحام .

<sup>(</sup> ٤ ) شخيص ووجيه : مصغر شخص ووجه .

روى أبو القاسم بن محمد الوزير الغسانى حكيم السلطان المنصور بالله الحسنى أن يعقوب المنصور سلطان المغرب والأندلس سمع هذه الأبيات فرق للحكيم الظريف وأرسل المهندسين إلى إشبيلية وأمرهم أن يرسموا بيت ابن زهر ويبنوا له بيتاً مثله فى مراكش ، ففعلوا كما أمرهم وفرشوا البيت بمثل فرشه وجعل فيها مثل آلاته؛ ثم أمر بنقل أولاد ابن زهر وحشمه إلى تلك الدار ، ثم أخذه معه إليها فدخلها فوجد ولده الذى تشوقه يلعب فى فنائها ، وخيل إليه أنه فى منام .

وهذه فنون من المنادمة والتحبب إلى الأمراء لم يكن ابن رشد يحسن شيئاً منها ، ولعله كان أعلم أهل زمانه بالفلسفة والفقه وأجهلهم بفنون المنادمة والسياسة ، وراض نفسه على التوقر فبالغ في رياضتها وأنف أن يروى له شعر يتغزل فيه فأحرق ما نظمه في صباه ، وقد تقدم في تفضيله لقرطبة على إشبيلية أنه قال لابن زهر : إن المطرب الذي يموت في قرطبة تحمل آلاته إلى إشبيلية لتباع فيها ، وهو قول لا يخلو من التعريض والترفع ، غير ما نقل عنه كثيراً من سكينته وتورعه عن المزاح .

ومن المهم التنبيه إلى هذه الخصلة فيه وإلى مخالفته بها لنظرائه وأقرانه ، فلا شك أن جهله بفنون الندمان وجلساء الأسمار كان له شأن أى شأن فى تعجيل نكبته التى لا ترجع كلها إلى أحوال عصره ، ولا تخلو من رجعة فى بعض أسبابها على الأقل إلى أحواله .

## الفصل الثانی ابن رُشد فی عَصِّرهُ

۲۰ – ۵۹۰ هجریة – ۱۱۲۸ – ۱۱۹۸ میلادیة

## ١ \_ حياة ابن رشد

أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن أحمد بن رشد هو الفيلهوف الوحيد في أسرة من الفقهاء ، والقضاة . كان أبوه قاضياً وكان جده قاضي القضاة بالأندلس ، وله فتاوى مخطوطة لا تزال محفوظة في مكتبة باريس ، تدل على ملكة النظر التي ورثها عنه حفيده ، وقد كانت تعهد إليه مع القضاء مهام سياسية بين الأندلس ومراكش فكان يضطلع بها على الوجه الأمثل ، وتوفى سنة ٧٠٥ للهجرة قبل مولد حفيده بشهر واحد .

وقد وردت ترجمة الحفيد الحكيم في مراجع متفرقة من كتب الأدب والتاريخ، وترجم له ابن أبي أصيبعة في كتابه « طبقات الأطباء » ، وهو مطبوع . وترجم له الذهبي والأنصاري وابن الأبار في كتب مخطوطة ، نشرت منها مقتبسات كافية بنصها العربي في ذيل كتاب لرينان عن ابن رشد والرشدية Averroès et طبع بباريس الطبعة الثالثة سنة ١٨٦٦ واطلعنا عليها في تلك الطبعة ، وعليها جميعاً نعتمد في تلخيص ترجمة الفيلسوف .

نشأ بقرطبة وتعلم الفقه والرياضة والطب ، وتولى القضاء بإشبيلية قبل قرطبة ، واستدعاه الخليفة المنصور أبو يعقوب وهو متوجه إلى غزو ألفونس ملك أراجون سنة إحدى وتسعين وخمسهائة، فأكرمه واحتنى به وجاوز به قدر مؤسسى الدولة حدولة الموحدين – وهم عشرة من أجلاء العلماء ، فأجلسه فى مكان فوق مكان الشيخ أبى حفص الهنتانى وهو صهر الخليفة الشيخ أبى حفص الهنتانى وهو صهر الخليفة (زوج بنته) . . . ويظهر أن شهرة القاضى بالفلسفة قد جعلته موضع النظر

مع الحذر ، فلم استدعاه المنصور ظن أهله وصحبه أنه عازله ومنكل به ، فلما خرج من عنده بعد تلك الحفاوة أقبل عليه صحبه يهنئونه فقال لهم قولة حكيم : «والله إن هذا ليس مما يستوجب الهناء به ، فإن أمير المؤمنين قربني دفعة إلى أكثر مما كنت أؤمل فيه أو يصل رجائي إليه ».

وكلمة كهذه تكشف عن بصيرة الرجل وصدق رأيه ، كما تكشف عن سليقة المعلم فيه ، فإنه لو كان من أهل المنفعة بالمناصب لسرّه أن يؤمن الناس بزلفاه عدد الخليفة ، ولكنه علم الحقيقة فآثر الإرشاد بتعليمها على الانتفاع بما اعتقده الناس من وجاهته ، وأيقنوه من عظم منزلته عند ذوى السلطان .

وطل ابن الأبار (١): « تأثلت له عند الملوكُ وجاهةعظيمة لم يصرّفها في ترفيع حال، ولا جمع مال ، إنما قصرها على مصالح أهل بلده خاصة، ومنافع أهل الأندلس عامة » .

وقد صدقت فراسة ابن رشد ، فإن الخليفة لم يلبث أن نكبه وأقصاه - كما سيأتى بيانه فى الفصل التالى - وأمره بملازمة « اليشانة » وهى قرية كانت قبل ذلك مأوى لليهود . قيل إنه نفى إليها لأنه كان مجهول النسب بأرض الأندلس، وكان المظنون به أنه من سلالة بنى إسرائيل ، وهو ظن لا سند له من الواقع على الإطلاق . وقد شهد ابن جبير لجد ، بالتقوى والصلاح وصحة الدين حين هجاه فى نكبته فقال:

لم تلزم الرشد يا ابن رشد لما علا في الزمان جداً ك وكنت في السدين ذا رياء ما هكذا كان فيه جدك (٢)

والمتواتر من جملة أخباره أنه كان شديد الإكباب على البحث والمذاكرة ، لم يصرف لياة من عمره بلا درس أو تصنيف إلا ليلة عرسه وليلة وفاة أبيه ، وربما شغله ذلك عن العناية ببزته (٣) أو إدخار المال لأيام عَوَزِه (٤) ، فكان يبذل العطاء لقصاده ويلام أحياناً على البذل لمن لا يحبونه ولا يكفّون عن اتهامه فيقول:

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في «أزهار الرياض في أخبار عياض ».

<sup>(</sup>٢) جدك الأولى بمعنى، الحظ والثانية : أبو الأب أو أبو الأم .

<sup>(</sup>٣) البزة : الثياب .

<sup>( ؛ )</sup> العوز : الحاجة والضيق .

إن إعطاء العدو هو الفضيلة . أما إعطاء الصديق فلا فضل فيه ، وقد أعطى مرة رجلا أهانه وحذره من فعل ذلك بغيره ، لأنه لا يأمن بوادر غضبه .

على أنه كان يسامح فى أمر نفسه ولا يسامح فى أمر غيره ، ومن ذاك قصته مع الشاعر ابن خروف حين هجا أبا جعفر الحميرى العالم المؤدب ، فقد أوجع الشاعر ضرباً وأنذره ألا يعود لمثلها ، ولو كان عفوه عن المسيئين إليه من قبيل المداراة لكانت مداراة الشعراء الذين يهجون غيره أقرب وأحجى(١).

وأثر عنه فى قضائه أنه كان يتحرج من الحكم بالموت ، فإذا وجب الحكم أحاله إلى نوّابه ليراجعوه ، وقد اجتمع له قضاء الأندلس والمغرب وهو دون الحامسة والثلاثين .

ولم يذكر قط عن القاضى الفيلسوف خبر من أخبار التبسط لمحالس اللهو والطرب مما استياحه جملة أبناء عصره ، ومنهم طائفة من العلماء والحكماء ، بل كان يتعفف عن حضور هذه المجالس ، وبلغ من تعففه عما لا يراه خليقاً بعلمه ومكانه من القضاء أنه أحرق شعره الذى نظمه فى الغزل أيام شبابه ، وعلى هذا كان يحفظ الجيد من الشعر ويرويه فى مواطن الحكمة وشواهد المثل ، وحكى عنه أبو القاسم، بن الطيلسان أنه كان يحفظ شعرى حبيب(٢) والمتنبى ويكثر التمثل بهما فى مجلسه ويورد ذلك أحسن إيراد .

قال ابن الأبّار: «كان على شرفه أشد الناس تواضعاً وأخفضهم جناحاً ». وكان هذا الخلق منه مطمع الطامعين فى تواضعه وفى كرمه. دخل إليه أبو محمد الطائى القرطبي فتلقاه قائماً كعادته فى لقاء زائريه فقال الشاعر:

قد قام لى السيد ُ الهام ُ قاضى قضاة الوَرَى الإمام ُ فقلت ُ فقلت ُ قَمْ بى ولا تقم ْ لى فقلها يؤكل ُ القيهام ُ وظاهر أن هذه الخلائق الطيبة قد تغنى المعلم أو الفيلسوف أو القاضى فى صناعته ، ولكنها لا تغنى جليس الملوك فى صناعة المنادمة والملازمة ، بل لعلها تحرجه عندهم وتعرضه لإعراضهم ومقتهم . لأن هذا التواضع فيه لم يكن عن

<sup>(</sup>١) أحجى : أعقل .

<sup>(</sup>٢) المقصود : أبو تمام حبيب بن أوس .

ضعة ولا عن استكانة ، بل كان عن كرم وكرامة وشعور بالمساواة بين الناس في المجاملة وحسن المعاملة ، فكان يخاطب الخليفة في مجلسه فيقول له : يا أخبى ! وكانت أمانة التعبير العلمي أحق عنده بالرعاية من زخرفة القول في ألقاب الملوك والأمراء حيث لا محل لها بين تقريرات العلماء والفلاسفة ، فلما شرح كتاب الحيوان لأرسطو زاد عليه عند ذكر الزرافة أنه رآها «عند ملك البربر . . » . . . ومثل هذا اللقب هو الصدق الذي يجمل بالعالم في درسه و بحثه ، ولكنه لم يكن جميلا عند الرجل الذي يسمى نفسه ويسميه من حوله بأمير المؤهنين وأمير الدين ، ولما بلغ الأمر مسمع هذا الأمير لم يغن عن ابن رشد أنه تمحل (١) المعاذير وقال إنه قد أملاها « ملك البرين » فصحفها النساخون حين نقلوها إلى ملك البربر . . . إذ كان سم الوقيعة قد سرى مسراه ووافق ما كان في نفس الأمير من الغيظ لمناداته باسم الإنجاء ، فلم يدفع عنه عذر النديم ما جلبه عليه صدق العلماء .

أو لعله قد وافق فى نفس الأمير غيظاً آخر لم يكن صاحبنا الفيلسوف يلتفت إليه أو يحسبه مما يعاقب عليه ، فقد كان يصادق أخا الخليفة ( أبا يحيى ) والى قرطبة كما مكان يصادق الخليفة . . . فلم يعدم واشياً يقول وسامعاً يسمع أن وراء هذه الصداقة للأخ عداوة مستترة لأخيه ، توشك أن تنكشف عن تمرد وعن ولاء للمتمردين .

و لما أراد الخليفة أن ينكبه لم يذكر فى أسباب نكبته سبباً من هذه الأسباب بطبيعة الحال ، بل أحال على الدين تبعة هذه النكبة كما سيأتى بيانه ، وأعلن من ذنوب الفيلسوف ما هو ذنب الأمير فى باطن الأمر ، لأنه تعلل عليه بإدمان النظر فى كتب القدماء ، وقد كان أبو الأمير هو مغريه بالنظر فيها ومعالجة شرحها وتيسيرها لطلابها .

#### ٢ - نكبته وأسبابها

يحتاج المؤرخ في كل مصادرة فكرية أو دينية إلى البحث عن سببين :

<sup>(</sup>١) تمحل الشيء: احتال في طلبه.

أحدهما معلن والآخر مضمر ، فقليلا ما كان السبب الظاهر هو سبب النكبة الصحيح، وكثيراً ما كان للنكبة عير سببها الظاهر – سبب آخر يدور على بواعث شخصية أو سياسية تهم ذوى السلطان ، ويسرى هذا على الشعراء كما يسرى على الفلاسفة ، ويسرى على الجماعات كما يسرى على الآحاد .

لقد نكب بشار ولم ينكب مطيع بن إياس، وكلاهما كان يتزندق ويهرف(١) في أمور الزندقة بما لا يعرف، ولكن بشاراً هجا الخليفة، ومطيع لم يقترف هذه الحاقة ، فنجا مطيع وهلك بشار .

ولم يكن ابن رشد أول شارح لكتب الأقدمين ، فقد سبقه ابن باجة إلى شرح بعضها وإن لم يتوسع في هذا العمل مثل توسعه ، ولكن ابن باجة كان يحسن مصاحبة السلطان، وابن رشد لم يكن يحسن هذه الصناعة ، فنكب ابنرشد ولم ينكب ابن باجة ، ولم يغن عن الفيلسوف المذكوب أنه شرح الكتب كما تقدم بأمر من أبي الخليفة .

وقد كتب المؤرخون كثيراً عن اضطهاد اليهود في دولة الموحدين ، وقيل إنهم كانوا مضطهدين تعصباً من رؤساء الدولة لمخالفتهم إياهم في الدين ، وحقيقة الأمر أن الخليفة كان يتهم الذين تحولوا منهم إلى الإسلام كما كان يتهم الباقين على دينهم ، وكان يقول : لو صح عندى إسلامهم لتركتهم يختلطون بالمسلمين في أنكحتهم وسائر أمورهم ، ولو صح عندى كفرهم لقتلت رجالهم وسبيت ذراريهم وجعلت أموالهم فيئاً للمسلمين ، ولكنى متردد في أمرهم ، وقد كان في بغضهم على صلة بخدمة الإفرنج. وجاء في كتاب « بغية الملتمس » أنه كان في صعبة جيش الأذفنش تجار من اليهود وصلوا لاشتراء أسرى المسلمين .

فلم يكن اضطهاد هذه الطائفة لمخالفتها فى الدين ، ولكنها اضطُهدت لما خامر أصحاب الدولة من الشك فى مساعيها الخفية ، ومنها ما يخشى ضرره على الجيش فى إبان القتال ، وأما فى غير هذه الحالة فلم يكن ثمة اضطهاد ولا مصادرة وكان من اليهود من ارتتى إلى مناصب الوزارة .

ولا نعتقد أن نكبة ابن رشد كانت شذوذاً من هذه القاعدة في بعض

<sup>(</sup>١) يهرف : يتكلم عن غير خبرة .

أسبابها على الأقل إن لم نقل فى جميعها ، وقد مرّ بنا أن المنصور أنكر منه مخاطبته إياه بغير كلفة ، وأنه ذكره فى كتاب الحيوان باسم ملك البربر ، وأنه كان وثيق الصلة بأخيه الذى كان يخشى من منافسته إياه ، وبعض هذه البواعث كاف لاستهداف الفيلسوف لغضب المنصور ، ولكن المعروف عن أمراء الموحدين أنهم كانوا يتحرجون من إيقاع العقاب بالناس لأمثال هذه الأسباب ، فمن الراجح أنه تعلل لعقاب ابن رشد بعلة ترضى ضميره وترضى جمهرة الشعب بالذريعة المقبولة فى أمثال هذه الأحوال .

فمن هذه الذرائع «أن قوماً ممن يناوئه من أهل قرطبة ويدعى معه الكفارة في البيّعت وشرف السلف سعوا به عند أبي يوسف و وجدوا إلى ذلك طريقاً بأن أخذوا بعض تلك التلاخيص التي كان يكتبها فوجدوا فيها بخطه حاكياً عن بعض قدماء الفلاسفة بعد كلام تقدم: فقد ظهر أن الزُّهرَة أحد الآلهة ... فأوقفوا أبا يوسف على هذه الكلمة ، فاستدعاه بعد أن جمع له الرؤساء والأعيان من كل طبقة وهم بمدينة قرطبة ، فلم حضر أبو الوليد رحمه الله – قال له بعد أن نبذ إليه الأوراق : أخطك هذا ؟ فأنكر . . . فقال أمير المؤمنين : لعن الله كاتب هذا الخط ، وأمر الحاضرين بلعنه (۱) . . . »

ونحن نعلم اليوم بعد دراسة أساطير اليونان أنهم كانوا يسمون الزُّهرَة ربة الحب، وأنهم أخذوا هذا من البابليين، وأن كلمة فينوس – أى الزهرة – مأخوذة من كلمة بنوت أى بنت وكانت فاؤها تكتب باء في بعض الكتب اليونانية القديمة، وأن هذا كله لا يتعدى الحجاز، كما يقول القائل منهم رب البحر وربة الغاب وربة الغناء وأشباه هذه الأسطورات. ولا يبعد أن الأسطورة قد رويت فى كتب ابن رشد كما نقلها عن اليونان على هذا المثال . . . أما أن يكون ابن رشد معتقداً ربوبية الزهرة ربة الحب أو ربة غيره فذلك بعيد ، جد بعيد .

وقيل فى أسباب النكبة إن حساد ابن رشد دستوا عليه أناساً من تلاميذه يستملونه شرح الكتب الفلسفية فشرحها لهم ونقلوها عنه كأنها من رأيه وكلامه وأشهدوا عليها مائة شاهد ثم رفعوها إلى الخليفة وطلبوا عقابه لانحلال عقيدته ،

<sup>(</sup>١) « المعجب في أخبار المغرب » .

فنكبه وألزمه أن ينزوى فى قرية اليشانة ( لوسينا ) بجوار قرطبة ولا يبرحها .

فإذا صح حدوث هذا في إبان اشتغال الخليفة بحرب الإفرنج وتوجسه من أهبة الخارجين عليه في الخفاء فالأرجح أنه هو ذريعة النكبة ، لأن الغضب الديني يحتدم في إبان العداوات الدينية ، فلا يتحرج الخليفة من إرضاء الناس وإرضاء ضميره وإرضاء هواه في مثل هذه الحال ، وقد نكبت مع ابن رشد طائفة من القضاة والفقهاء وذوى المناصب لا يبعد أن يكون الخليفة قد ظن بهم الظنون وشك في ممالأتهم لمنافسيه ومناظريه ، ولم يتسع له الوقت لامنقصاء مظان التهمة ، ولا كان في وسعه أن يسكت عن قضية الثائرين باسم الغيرة على الدين ، فلحقت به النكبة من هذا الطريق .

وجاء في ترجمة الأنصاري له : «حدثني الشيخ أبو الحسن الرعيني رحمه الله ، قراءة عليه ومناولة من يده ، ونقلته من خطه قال: وكان قد اتصل ــ يعني شيخه أبا محمد. عبد الكبير – بابن رشد المتفلسف أيام قضائه بقرطبة وحظى عنده فاستكتبه واستقضاه، وحدثني رحمه الله – وقد جرى ذكر هذا المتفلسف وما له من الطوام في محادة الشريعة – فقال: إن هذا الذي ينسب إليه ما كان يظهر عليه ، ولقد كنت أراه يخرج إلى الصلاة وأثر ماء الوضوء على قدميه ، وما كدت آخذ عليه فلتة إلا واحدة ، وهي عظمي الفلتات . وذاك حين شاع فى المشرق والأندلس على ألسنة المنجّمة أن ريحاً عاتية تهب فى يومكذا وكذًّا في تلك المدة تهلك الناس ، واستفاض ذلك حتى جزع الناس منه واتخذوا الغيران والأنفاق تحت الأرض توقيّياً لهذه الربح ، ولما انتشر الحديث بها وطبق البلاد واستدعى والى قرطبة إذ ذاك طلبتها وفاوضهم فى ذلك ، وفيهم ابن رشد ـ وهوالقاضي بقرطبة يومئذ ـ وابن بندود . فلما انصرفوا من عند الوالى تكلم ابن رشد وابن بندود في شأن هذه الريح منجهة الطبيعة وتأثيرات الكواكب. قال ٰشيخنا أبو محمد عبد الكبير – وكنت حاضراً – فقلت فى أثناء المفاوضة : إن صح أمر هذه الريح فهي ثانية الريح التي أهلك الله تعالى بها قوم عاد ، إذ لم تُعلم ريح بعدها يعم إهلاكها ، قال : فانبرىإلى ابن رشد ولم يتمالك أن قال : وألله وجود قوم عاد ما كان حقرًا فكيف سبب هلاكهم ؟ فسقط في أيدى الحاضرين وأكبروا هذه الزلة التي لاتصدر إلا عن صريح الكفر والنكذيب لما جاءت به آيات القرآن الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه . . »

وقصة عبد الكبير هذه لم يرد لها ذكر فى سياق الاتهام والمحاكمة ، وقد كان الاستناد إليها أولى من تصيد التهم واختلاس الأوراق والبحث فيها عن المعانى المتشابهة ، لأن الكلمة قد بدرت من ابن رشد — إذا صحت قصة عبد الكبير — على مسمع من «حاضرين» كثيرين .

ومن الغريب حقاً أن تبدر تلك الكلمة من ابن رشد مع التزامه لشعائر الدين قبل النكبة و بعدها ، وقد كان صاحب القصة يراه – كما قال – يخرج إلى الهملاة وعلى قدميه أثر الماء ، وقد اعترف كاتب المنشور الذى أذاع حرمان ابن رشد بهذا الحرص على التزام الشعائر فقال : « إنهم يوافقون الأمة فى ظاهرهم وزيهم ولسانهم و يخالفونهم بباطنهم وغيهم و بهتانهم » . . . وقد ثابر على حضور الصلاة فى المسجد بعد النكبة وأخبر عنه أبو الحسن بن قطرال فقال : « إن أعظم ما طرأ عليه فى النكبة أنه دخل و ولده عبد الله مسجداً بقرطبة وقد حانت صلاة العصر – فثار لهما بعض سفلة العامة فأخرجوهما » . . . وكان يقول فى درس الطب : « من اشتغل بعلم التشريح ازداد إيمانا بالله » . . .

فصدور الكلمة التي نقلها عبد الكبير عن ابن رشد غريب غاية الغرابة من رجل يظهر ذلك الورع ويلتزم الشريعة ذلك الالتزام، ولو كان يفعل ذلك من باب الرياء والمداراة ، فإن متعمد الرياء أحرص على بدواته (١) وسهواته من المخلص الذي يأمن الريبة ولا يتكلف الاحتراس مع الناس.

إلا أن التمحل باسم الدين لم يكن بالنادر في ذلك الزمن ، وقد عرفنا شواهده المكتوبة في كلام رجل من أهل العلم كالفتح بن خاقان صاحب قلائد العقيان ، فإنه رضى عن ابن باجة فقال عنه إنه: « نور فهم ساطع ، وبرهان علم لكل حجة قاطع ، تتوجت بعصره الأعصار ، وتأرجت من طيب ذكره الأمصار . » ثم سخط عليه فقال ، « هو رمد عين الدين ، وكمد نفوس المهتدين . . . نظر في

مم منطح عليه فعان ، « همو رمد عين الدين ، وممد نفوس المهندين . . . نظر في تلك التعاليم وفكر في أجرام الأفلاك وحدود الأقاليم ورفض كتاب الله الحكيم العليم . »

<sup>(</sup>١) البلوات جمع بدوة : ظواهر الأشياء .

فإذا جاز هذا من رجل كالفتح بن خاقان فى رجل يحسن مسايرة الناس كابن باجة ، فليس بالبعيد أن يصيب ابن رشد طائف من تلك التهم وهو فى تزمّته وصدقه للعلم ومكانته العالية عرضة "لنقمة الكاذبين والحاسدين .

ولا نعنى أن كتبه لم يكن فيها ما يساء فهمه أو ما يفهمه المخالف فينكره ، ولكننا نعنى أن سر التهمة كلها بعيد من هذه العلل ، وأن للنكبة باطناً غير ظاهرها ، ليس من العسير أن نستشفه من مجمل أحواله وأحوال زمنه وأميره .

فمن مجمل أحواله أنه كان رجلا يحسن المساجلة ولا يحسن المنادمة ولا يبالى تزييف لغة « البلاط » في سبيل تحقيق لغة العلم ورفع الكلفة من مجالس الباحثين فيه ، ولو كانوا من الملوك والأمراء . ومما يصح أن يشار إليه من لواحق هذا أنه غفل عن مكانة الغزالي عند ملوك الموحدين ، وهو أستاذ أستاذهم الأكبر ، فرد عليه دفاعاً عن الفلاسفة ولم يبال في هذا الدفاع أن ينسب إليه المغالطة .

ومن مجمل أحوال الزمن أنه كان زمن العداوات الدينية، وكانت أخطار الحروب فيه بين المسلمين والإفرنج على أشدها ، فكان من أصعب الأمور على الحكام أن يتعرضوا لغضب العامة إذا وقع في وهم هؤلاء أن قاضياً من أعظم القضاة يشتغل بالعلوم التي يرتابون بها ويحسبونها من الكفر والضلالة ، وقد اشتهر عن ابن رشد أنه كان مصادقاً لأخى الخليفة ، وتبين من تاريخ تلك الفترة أن المنافسة فيها على الملك كانت حرباً ضروساً لا تنقطع في وقت من الأوقات ، فلا يبعد أن ينكب الخليفة ابن رشد اتهاماً له بمشايعة أخيه واتهاماً لأخيه بمصاحبة الفلاسفة وإضهار الكفر والضلالة .

أما عفو الخليفة عن ابن رشد بعد ذلك فليس تفسيره بالعسير ، فإنه قد عفا عنه عقب عودته من الأندلس إلى مراكش ، وبعد زوال الغاشية ووضوح الحقيقة في ظنونه بأخيه وجلساء أخيه ، وقد قيل إنه أقبل على الفلسفة التي تجنبها حيناً فأكثر من الاطلاع على كتبها ، فإذا وافق ذلك شفاعة الشافعين في الحكيم المغضوب عليه فقد وضح سر النكبة وسر العفو ولم يكن فيه غريب غير مألوف من خلائق الملوك وخلائق الدهماء ، مع الحكماء والفضلاء .

## الفصل الثالث جوانِبُ ابن رُشیْد

## ۱ – آثار ابن رشد

لا ندرى ماذا أحرق من تلك الشروح عند نكبة الفيلسوف وماذا أعان الزمن على ضياعه بعد موته ، ولكن البقبة الباقية منها تدل على شروح متعددة لا على شرح واحد لكل كتاب تناوله من كتب الفلسفة أو الطب بالتفسير والتيسير ، فقد كان من دأبه على ما يظهر أن يتناول الكتاب بالشرح المطول ثم بالشرح الوسيط ثم بالإيجاز الذى لا يقترن بشرح كثير ، وقد سرد ابن أبى أصيبعة أسماء هذه الشروح ، ومنها تلخيص كتاب ما بعد الطبيعة وتلخيص كتاب الأخلاق وتلخيص كتاب البرهان وتلخيص كتاب السماء والعالم وكتاب النفس ، وكلها من فلسفة أرسطو ، ومنها في الطب تلخيص كتاب الأسطقسات (أي العناصر والأصول) وكتاب المزاج وكتاب القوى الطبيعية وكتاب الأدوية وكتاب العلل والأعراض وكتاب التعرف وكتاب الخميات وأول كتاب الأدوية والنصف الثاني من كتاب حيلة البرء ، وكلها لجالينوس .

ولم يكن ابن رشد يعرف اليونانية، ولكنه اعتمد على المترجمات التي نقلت من الشرق إلى الأندلس، وعلى أستاذه أبى جعفر هرون الطبيب المشارك فى الحكمة وعلم الكلام.

ومن تأليفه في الطب غير هذه الشروح كتاب الكليات ، وقصد أن يجمع فيه الأصول الكلية ، وأن يعهد إلى صديقه ابن زهر أن يتممه بكتاب في الأمور الجزئية « لتكون جملة كتابيهما كتاباً كاملا في صناعة الطب » وقد أشار إلى ذلك في ختام كتابه، فوعد باستيفاء الجزئيات في « وقت نكون فيه أشد فراغاً لعنايتنا في هذا الوقت بما يهم من غير ذلك ، فمن وقع له هذا الكتاب دون هذا الجزء

وجب أن ينظر بعد ذلك فى الكنايش – أى الكناشات والتعليقات – وأوفق الكنايش له الكتاب الملقب بالتيسير الذى ألفه فى زماننا هذا مروان بن زهر ، وهذا الكتاب سألته أنا إياه وانتسخته فكان ذلك سبيلا إلى خروجه .

ولابن رشد شرح على أرجوزة لابن سينا فى الطب ، وتعليقات من قبيل المذكرات توجد منها أوراق متناثرة فى بعض المكتبات الأوربية .

وله من التواليف – عدا الشروح – رد على تهافت الفلاسفة للغزالى سماه «تهافت التهافت» ورسالة في التوفيق بين الحكمة والشريعة سماها «فصل المقال في بين الشريعة والحكمة من الاتصال»، ورسالة في نقد براهين المتكلمين والمتصوفة سماها «الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة»، وكتاب في النعص هل يمكن العقل الذي فينا وهو المسمى بالهيولاني أن يعقل الصور المفارقة أو لا يمكن ذلك ، وهو المطلوب الذي كان أرسطوطاليس وعدنا بالفحص عنه في كتاب النفس» ومقالة في أن ما يعتقده المشاؤ ونوما يعتقده المتكلمون من أهل ملتنا في كنيته وجود العالم متقارب في المعنى ، ومقالة في المقابلة بين آراء أرسطو وآراء الفارابي ، وغير ذلك تعليقات وردود على ابن سينا وابن باجة وابن الطفيل في مسائل النفس والعقل والاتصال بالعقل الفعال وما قيل عنقدم العالم وحدوثه ، هي أقرب إلى المقالات القصار منها إلى المطولات .

وهناك قوائم بأسماء مؤلفاته التي لا تزال محفوظة في مكتبة الإسكوريال بأسبانيا لا حاجة إلى إثباتها هنا ، لأن موضوعاتها الفلسفية جميعاً داخلة في هذه الموضوعات التي اشتهر الفيلسوف بشرحها أو الكتابة فيها .

أما كتبه فى الفقه فالمعروف منها كتاب « بداية المجتهد، ونهاية المقتصد »، وهو مرجع لم يزل معتمداً بعد نكبة مؤلفه يضرب به المثل فى الشعر للإجادة والطموح ، كما قال ابن زمرك بعد وفاة ابن رشد بأكثر من مائتى سنة :

أمولاى قد أنجحت رأياً وراية ولم تبق في سبق المكارم غاية فتهدى سجاياك ابن رشد نهاية وإن كان هذا السعد منك بداية سيبقى على مر الزمان مخلّد!

وترجم أكثر المؤلفات الطبية والفلسفية إلى اللاتينية والعبرية ، وضاعت

أصول الكثير منها وبقيت ترجماتها ، ومنها ما هو محفوظ إلى اليوم فى مكتبات سويسرة وباريس بنصه العربى مكتوباً بحروف عبرية .

أما الكتب الميسرة للقارئ العربى بمصر وما جاورها فهى فى الفقه كتاب «بداية المجتهد» وهو مطبوع ، وفى الفلسفة كتاب «تفسير ما بعد الطبيعة » وتلخيص كتاب «المقولات » و «تهافت التهافت » وكلها مطبوع .

وله رسالة لطيفة فى تلخيص كتاب الخطابة لأرسطو مطبوعة بالقاهرة، وتوجد من مؤلفإته بدار الكتب المصرية مخطوطة لشرحه على أرجوزة الطب لابن سينا، ومخطوطة لجوامع كتاب النفس لأرسطو.

وقدطبع معهد فرانكو بالمغرب الأقصى كتابه «الكليات» فى الطب منقولا بالمصورة الشمسية ، مشفوعاً بوصف بعض العقاقير والأدوية التى وردت فيه إشارة إليها . وهذه المجموعة الميسرة للقارئ العربى بمصر تجزئه فى الإلمام بجوهر «الرشدية» فى جوانبها المختلفة ، لأنها تشمل أقوالا له فى الطب والفقه والفلسفة ، كما تشمل طرائقه فى التأليف والشرح والتلخيص .

ومن المحقق أن آثاره الباقية أقل من آثاره التي انتشرت في أيام حياته ، فقد أحرق منها في حياته شيء ، وحبر م بعد مماته شيء ، وعجل الكمد بأجله فلم ينفعه العفو عنه والرجوع به إلى سابق مكانته ، ومرض بعد استدعائه إلى مراكش والعفو عنه مرضه الذي مات به «ليلة الخميس التاسعة من صفر سنة خمس وتسعين وخمسائة ، بموافقة عاشر دجنبر » فدفن بجبانة باب تاغزوت ثم نقل رفاته إلى قرطبة حسب وصيته ، فدفن بها في روضة سلفه بمقبرة ابن عباس .

واختلفوا في تاريخ وفاته فقال ابن الأبدّار (١): « وامتحن بأخرة من عمره فاعتقله السلطان وأهانه ، ثم عاد فيه إلى أجمل رأيه واستدعاه إلى حضرة مراكش فتوفى بها يوم الخميس التاسع من صفر سنة خمس وتسعين وخمسمائة ، قبل وفاة المنصور الذي نكبه بشهر أو نحوه ، ودفن بخارجها ، ثم سيق إلى قرطبة فدفن بها مع سلفه رحمه الله. وذكر ابن فرقد أنه توفى بحضرة مراكش بعد النكبة الحادثة

<sup>(</sup>١) من ملحق كتاب رينان في طبعته الفرنسية سنة ١٨٦٦ .

عليه المشتهرة الذكر فى شهر ربيع الأول سنة خمس وتسعين وخمسهائة ، وغلط ابن عمر فجعل وفاته تاسع صفر سنة ست وتسعين ومولده سنة عشرين وخمسهائة ، قبل وفاة جده القاضى أبى الوليد بأشهر » .

والأصح على أرجح الروايات ، ومع مضاهاة التقويم الهجرى على التقويم الميلادى ، أنه توفى فى التاريخ الذى ذكره الأنصارى آنفاً ، وقد أعقب ذرية لم يشتهر منهم غير ولده عبد الله الذى تعلم الطب كأبيه وعمل فى بلاط الخلفاء.

## خلسفة ابن رشد

أو على الأصح إنهما فلسفتان لا فلسفة واحدة :

فلسفة ابن رشد كما فهمها الأوربيون فى القرون الوسطى ، وفلسفة ابن رشد كما كتبها هو واعتقدها ودلت عليها أقواله المحفوظة لدينا .

وفلسفة ابن رشد كما فهمها الأوربيون فى القرون الوسطى يلاحظ عليها ثلاثة أمور :

أولها أنهم اعتمدوا فى فهم فلسفته على شروحه لأرسطو وتلخيصاته لبعض كتبه ، ومهما يكن من إعجاب ابن رشد بأرسطو فآراء الفيلسوف الإغريقي فى كل شىء.

وثانيها أنهم اعتمدوا على تلك الشروح والتلخيصات مترجمة إلى اللغة اللاتينية أو العبرية ، ولا تخلو الترجمة من اختلاف .

وثالثها أن فلسفة ابن رشد ذاعت بين الأوربيين في إبان سلطان محكمة التفتيش التي كانت تتعقب الفلسفة العربية الأندلسية على الحصوص ، وتحرم الاشتغال بالعلوم التي تخالف أصول الدين في تقديرها ، فمن الطبيعي أن تنسب إلى ابن رشد كل معنى يسوغ ذلك التحريم ويقيم الحجة على صوابه ، وأن تؤكد كل فكرة تلوح عليها المخالفة ، وإن جاز تأويلها على عدة وجوه .

أما فلسفة ابن رشد كما كان يعتقدها، فالمعول فيها على كتبه «كمنهاج الأدلة» و « فصل المقال » ، وعلى آرائه التي يبديها في سياق مناقشاته كتلك الآراء التي

قال بها فى ردوده على الغزالى من كتاب « تهافت النهافت » ، ثم على آرائه فى شرحه للمقولات وتفسيره لما بعد الطبيعة ، وما شابه هذه الآراء فى الكتب الأخرى التى يتيسر الوصول إليها .

وبين الفلسفتين : فلسفة ابن رشد كما فهمها الأوربيون فى القرون الوسطى وفلسفته كما اعتقدها ــ مواضع اختلاف يمس الجوهر أحياناً أو يسمح بتفسير آخر فى غير تلك الأحيان .

لخص الأستاذ موريس دى ولف آراء ابن رشد فى كتابه عن تاريخ فلسفة القرون الوسطى (١) فقال: «كانت إسبانيا فى القرن العاشر ملتى أجناس كثيرة مختلفة أشد اختلاف ، فكان اليهود والمسيحيون فى دول المسلمين يعيشون جنبا إلى جنب مع العرب . . . . وساعد هذا على جعل إسبانيا مركزاً لحركة فلسفية قوية إلى القرن الثالث عشر .

ويرجع أصل الفلسفة العربية الإسبانية إلى القرن التاسع حين جدد ابن مسرة آراء أمبدوقليس المزعومة ، ونجد فى القرن الحادى عشر اسمى ابن حزم القرطبى وابن باجة السرقسطى . . . . وكان الأخير مؤلف كتب فى المنطق ورسالة فى النفس وشروح عدة لأرسطو وكتاب عن هداية المتوحد يصور درجات الاته ال عند المتصوفة ، ونجد كذلك اسم ابن الطفيل وعنده مثل هذه الميول الصوفية .

ولكن أحدا من هؤلاءالفلاسفة لم يبلغ مبلغ ابن رشد فى ذيوع الصيت. . . . ولم يكن لإعجابه بأرسطو حد . . . . ولكن لا يفهم من هذا أن فلسفته إنما هى نسخة من الفلسفة الأرسطية .

ويمكننا أن نقسم شروح أرسطو التي تركها ابن رشد إلى ثلاثة أقسام : الشروح الكبرى والشروح الصغرى والمختصرات أو المقتبسات ، فالشروح الكبرى تتابع الأصل متابعة دقيقة ثم تشفعها بالتفسير المستفيض ، والشروح الأخرى أكثر تركيزاً وتنظما في معالجة الموضوعات وترتيبها ، وتورد عليها مناقشات

<sup>(</sup>١) كتاب History of Medieval Philosophy لمؤلفه Maurice de Wulf الأستاذ بجامعة لوفان عضو المجمع العلمي البلجيكي .

وإضافات شخصية لا يسهل استخراج الآراء المنسوبة إلى أرسطو من خلالها ، وإنما يتبع ابن رشد فيلسوف استاجبرة بغاية الدقة فى المنطق وحده » .

ثم استطرد المؤلف إلى تلخيص فلسفة ابن رشد بعد بيان كتبه التي كانت متداولة بين قراء اللاتينية فقال:

«إن وجود الكائن الأعلى – الله – هو موضوع فلسفة ما بعد الطبيعة ، وإثبات وجوده قائم بالبراهين الفعلية ، وهو الذي تصدر عنه العقول منذ الأزل ، وكل موجود غير الله لا يفسر وجوده بغير عمل خالق ، فليست العقول صادرة على التتابع واحداً بعد الآخر على حسب مذهب ابن سينا ، بل هي من خلق الله أصلا ، وإنما يأتي تعددها من أنها لا تتساوى في الكمال والصفاء ، وهي في الحارج متصلة بالأفلاك ، فالسماوات جملة من الأفلاك كل منها له صورة (١) من أحد العقول ، والحرك الأول يحرك الفلك الأول ، وهذا يحرك الأفلاك الأخرى على اتصال بمداركنا ومعقولاتنا وله عمل على اتصال بما فوق الطبيعة كما في مذهب ابن سينا .

والمادة قديمة مع الله ، لأن العدم لا يتعلق به عمل خالق . . . ، وهي عاجزة عن العمل ولكنها ليست خواء تناط به الصور كما في مذهب الأفلاطونية الحديثة ، بل هي قابلية عامة تشتمل على الصور المختلفة ، ومع حضور هذه المادة القديمة يخرج منها الحالق قواها العاملة ، وينشأ العالم المادي من أثر هذا الحلق الدائم ولا بد من تتابع هذه الحركات بلا بداية ولا نهاية .

والعقل الإنساني – وهو آخر سلسلة الأفلاك – هو صورة غير مادية ، أبدية ، منفصل من الآحاد ، متحد في جملته ، وهذا العقل هو العقل الفعال والعقل الهيولاني أو العقل الممكن معاً . والعقل الإنساني في أفراد النوع البشرى جميعاً واحد لا ينفصل بانفصال الأشخاص ولا يتغير بتغير الذات Objective ، وهو النور الذي يضيء النفوس البشرية ويكفل للبشر مشاركة لا تتبدل في الحقائق الأبدية .

<sup>(</sup>١) ال<u>صورة فى مذهب أرسطو هى ماهية</u> الشيء . فاهية الفلك هى الماهية التى تجعله فلكاً ً وبغيرها لا يكون كذلك .

والمعرفة العقلية (١) في الإنسان الفرد تجرى على النحو الآتى : فالعقل بتأثيره في أشكال الحواس التي تخص كل إنسان يتصل بذلك الإنسان حسب استعداده من غير أن يلحقه نقص بهذه الصلات المتعددة ، وأول درجة من درجات هذا التعقل تحدث في الإنسان ما يسمتى بالعقل المكتسب وبه يشترك العقل الحاص المنفصل في مدركات العقل العام المتحد ، وهناك اتصالات أخرى بين عقل الإنسان والعقل العام وهي الاتصالات التي تأتى من إدراك الماهيات المفارقة ، وأعلاها وأرفعها ما يأتى من المعرفة اللدنية ووحى النبوة .

ويستتبع هذا القول أن الحياة بعد الموت عامة غير شخصية ، ويفنى كل شيء في الإنسان إلاعقله الذى ليس هو بجوهر مستقل، بل هو عقل النوع البشري كله عام في جميع آحاده .

وكثير من آراء ابن رشد يخالف المعتقدات الإسلامية ، والواقع أنه نبند لأن الحليفة المهمه بانحلال العقيدة . . . على أنه لم يكن جاحداً منكراً للدين ، بل عنده أن الدين يصور الحقائق الفلسفية على أسلوب المجاز ، وهو يميز بين التفسير الحرفى لنصوص القرآن وبين معانيها التي يدركها الحكماء ويرتفعون بها وحدها إلى الحقائق العليا ، ومن واجب الفلسفة أن تنظر فيها هو من تقليد الدين وما هو من القضايا التي تحتمل التفسير وعلى أى وجه يكون تفسيرها . وقد تسنى لابن رشد على هذه القاعدة أن يوفق بين القول بحدوث العالم على مذهب الغزالى والقول بقدمه على مذهب الغزالى والقول بقدمه على مذهب المشائين ، وله رسالة خاصة يحاول بها هذا التوفيق ، وفيها أول إيحاء ممذهب الحقيقة المزدوجة الذى توسع فيه الرشديون اللاتين فأفرطوا في تطبيقه » .

وهذا تلخيص أمين لفلسفة ابن رشد كما فهمها الأوربيون في القرون

<sup>(</sup>١) مسألة العقول كما اشهرت في الفلسفة الإسلامية هي من كلام اسكندر الأفروديسي تلمية الفلوطين وليست من كلام أرسطو ، وخلاصتها أن الله سبحانه وتعالى تعقل ذاته فكان العقل الأول وأن العقل الأول يحرك ما دونه حتى تنتهى العقول إلى العقل الفعال وهو الذي يمد العقل الهيولاني ألذي يقتبس منه الإنسان تفكيره ، ويسمى بالهيولاني تشبها له بالهيولى التي تقبل الصور ، ولم يذكر العقل الهيولاني قبل الأفروديسي .

الوسطى ، لحصه عالم بالمصادر من المخطوطات والمطبوعات ، وجاء فيه بما شغل القوم من تلك الفلسفة عدة قرون ، ولم يهمل فيه إلا مسألتين هما مسألة علم الله بالجزئيات ، ومسألة صفات الله . أما مسألة علم الله بالجزئيات فلعله أهملها لأنها لم تكن أصيلة في فلسفة ابن رشد ، وأما مسألة صفات الله فلعل الأوربيين في القرون الوسطى أهملوها لأن إيمان العالم المسيحى بالأقانيم الثلاثة في إله واحد لم يجعل تعدد الصفات مشكلة لاهوتية لها من الشأن ما كان لهذه المسألة عند المتكلمين والمعتزلة من المسلمين ، وابن رشد لم يطلع على كتب المعتزلة كما قال في كتابه عن منهاج الأدلة ، فمن ثم لم يتوسع في هذا الموضوع .

وأصاب مؤلف تاريخ الفلسفة في القرون الوسطى حين قال إن فلسفة ابن رشد كانت تخالف في بعض مسائلها ما عليه جهرة الفقهاء من المسلمين، وقد حصر الإمام الغزالي في آخر كتابه «تهافت الفلاسفة» أهم المسائل التي دار عليها الحلاف بين الفقهاء والفلاسفة وقيل فيها بتكفير هؤلاء، وهي ثلاث مسائل : أحدها مسألة قدم العالم وأن الجواهر كلها قديمة ، وقولم إن الله لا يحيط علماً بالجزئيات الحادثة من الأشخاص ، والثالثة إنكارهم بعث الأجساد وحشرها .

وقبل تلخيص مذهب ابن رشد فى كل مسألة من هذه المسائل الثلاث نجمل آراء الفلاسفة الإلهيين فيها ، ونعنى بهم الفلاسفة الذين يؤمنون بوجود الإله تمييزاً لهم من الفلاسفة الماديين من الأقدمين والمحدثين .

فالفلاسفة الإلهيون الذين قالوا بقدم العالم — وعلى رأسهم أرسطو — لم يكن منهم أحد قط يقول بقدم العالم ويعنى بذلك أن وجود العالم مساو لوجود الله ، وإنما يقولون إن وجود العالم متعلق بإرادة الله وإرادة الله قديمة لا تراخى لما تريده ، وإن العالم لم يسبقه زمان ، لأن الزمان من حركته .

أما علم الله بالجزئيات فلم يوجد فيلسوف إلهى قط ينكر إحاطة الله سبحانه وتعالى بالجزئيات أو الكليات ، وإنما ينزهون علم الله أن يكون كعلم الإنسان ، فإن علم الإنسان تابع للأشياء التي يعلمها ، وهو يعلمها جزءاً جزءاً ثم يحكم عليها جملة ويستخرج من علم الجزئيات علمه بالكليات .

والفلاسفة ينزهون علم ألله أن يكُونَ كهذا العلم ، ويقولون إن الله محيط

بالجزئيات قبل وقوعها ، على نحو أشرف وأكمل من العلم الذي يتاح للإنسان ويكون في كل حال تابعاً لما يعلمه متوقفاً عليه .

أما البعث فإن الفلاسفة الماديين لا يؤمنون ببعث الأجساد ولا ببعث النفوس، وليس من الفلاسفة الإلهيين من ينكر بعث الأجساد إنكاراً منه لقدرة الله على بعثها، ولكنهم يقولون إن الأرواح المفارقة أشبه بالعالم الأعلى ، ومن آمن بالله وآمن بقدرة الله وآمن بالبعث فما هو من الملحدين .

وأما مسألة الصفات التي لم يذكرها الغزالى مع تلك المسائل الثلاث فلم تكن موضع بحث عند الفلاسفة الإغريق، ولم يكن لها شأن كبير عند فلاسفة الأوربيين في القرون الوسطى . ولكنها أثارت الجدل الطويل بين علماء الكلام والمعتزلة والفلاسفة من المسلمين ، ومثار الجدل فيها أن بعض الفلاسفة يقولون إن صفات الله هي غير ذاته ، وإن الصفات ليست بزائدة على ذات الله لأن ذاته سبحانه وتعالى كاملة لا تتعدد ، وغير هؤلاء الفلاسفة يردون عليهم ليوافقوا بين تعدد الصفات ووحدانية الله .

وقد كانت ولابن رشد آراء فى كل مسألة من هذه المسائل ، ليست مطابقة كل المطابقة لما فهمه الأوربيون فى القرون الوسطى ، وليست مغايرة لها كل المغايرة ، ولكنها آراء كان الفيلسوف حريصاً جد الحرص على أن يلتزم بها حدود دينه ولا يخرج بها عما يجوز للمسلم أن يعتقده وأن يعلمه للمسلمين ، وسنرى مبلغ ما أصابه من التوفيق فى هذا التوفيق . وهذه هى خلاصة آرائه فى هذه المسائل وفى غيرها من مسائل الحكمة والعقيدة ، معتمدين فيها على نصوصه العربية التى بين أيدينا ، غير معولين فيها على مصدر من المصادر الأجنبية .

#### قدم العالم

يقول ابن رشد عن قدم العالم فى كتابه « فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال »: « وأما مسألة قدمه أو حدوثه فإن الاختلاف فيها عندى بين المتكلمين من الأشعرية وبين الحكماء المتقدمين يكاد يكون راجعاً للاختلاف فى التسمية ، وبخاصة عند بعض القدماء ، وذلك أنهم اتفقوا على

أن ها هنا ثلاثة أصناف من الموجودات : طرفان وواسطة بين الطرفين ، فاتفقوا فى تسمية الطرفين واختلفوا فى الواسطة .

فأما الطرف الواحد فهو موجود وُجد من شيء غيره ، وعن شيء أعنى عن سبب فاعل ومن مادة ، والزمان متقدم عليه . . . وهذه هي حال الأجسام التي يُدرك تكومها بالحس مثل تكون الماء والهواء والأرض والحيوان والنبات وغير ذلك . فهذا الصنف من القدماء اتفق الجميع من القدماء والأشعريين على تسميها محدثة (هكذا) .

وأما الطرف المقابل لهذا فهو موجود لم يكن من شيء ولا عن شيء ولا تقدمه زمان ، وهذا أيضاً اتفق الجميع من الفرقتين على تسميته قديماً ، وهذا الموجود يدرك بالبرهان ، وهو الله تبارك وتعالى ، وهو فاعل الكل وموجده والحافظ له سبحانه وتعالى قدره .

وأما الصنف من الوجود الذى بين هذين الطرفين فهو موجود لم يكن من شيء ولا تقدمه زمان ، ولكنه موجود عن شيء أى عن فاعل ، وهذا هو العالم بأسره ، والكل منهم متفق على وجود هذه الصفات الثلاث للعالم ، فإن المتكلمين يسلمون أن الزمان غير متقدم عليه ، أو يلزمهم ذلك ، إذ الزمان عندهم شيء مقارن للحركات والأجسام .

وهم أيضاً متفقون مع القدماء على أن الزمان المستقبل غير متناه ، وكذلك الوجود المستقبل ، وإنما يختلفون في الزمان الماضي والوجود الماضي . فالمتكلمون يرون أنه متناه وهذا هو مذهب أفلاطون وشيعته ، وأرسطو وفرقته يرون أنه غير متناه كالحال في المستقبل ، فهذا الموجود الآخر الأمر فيه بين ، إنه قد أخذ شبها من الوجود الكائن الحقيقي ومن الوجود القديم ، فمن غلب عليه ما فيه من شبه المحدث سماه على ما فيه من شبه المحدث سماه عدماً ، ومن غلب عليه ما فيه من شبه المحدث سماه محدثاً .

وهو فى الحقيقة ليس محدثاً حقيقيًّا ولا قديماً حقيقيًّا، فإن المحدث الحقيقى فاسدٌ ضرورة، والقديم الحقيقى ليس له علة، ومنهم من سماه محدثاً أزليًّا وهو أفلاطون وشيعته، لكون الزمان متناهياً عندهم من الماضى.

فالمذاهب فى العالم ليست تتباعد كل الْتباعد حتى يكفر بعضها ولا يكفر .

فإن الآراء التي من شأنها هذا يجب أن تكون في الغاية من التباعد . . . .

... وإن ظاهر الشرع إذا تصفح ظهر من الآيات الواردة في الأنباء عن إيجاد العالم أن صورته محدثة بالحقيقة ، وأن نفس الوجود والزمان مستمر من الطرفين ، أعنى غير منقطع ، وذلك أن قوله تعالى : ( وهو الذي خلق السهاوات والأرض في ستة أيام وكان عرشه على الماء ) يقتضى بظاهره وجوداً قبل هذا الوجود وهو العرش والماء ، وزماناً قبل هذا الزمان ، أعنى المقترن بصورة هذا الوجود الذي هو عدد حركة الفلك ، وقوله تعالى : ( يوم تبدل الأرض غير الأرض والسهاوات ) يقتضى أيضاً وجوداً ثانياً بعد هذا الوجود . وقوله تعالى : ( ثم استوى إلى السهاء وهي دخان ) يقتضى بظاهره أن السهاء خلقت من شيء . والمتكلمون لسها في قولم أيضاً في العالم على ظاهر الشهرء ، بال متأولون ،

والمتكلمون ليسوا فى قولم أيضاً فى العالم على ظاهر الشرع ، بل متأولون ، فإنه ليس فى الشرع أن الله كان موجوداً مع العدم المحض ولا يوجد هذا فيه نصيًا أبداً ، فكيف يتصور فى تأويل المتكلمين فى هذه الآيات أن الإجماع منعقد عليه . . . (١)» .

وقد تناول الغزّالى هذه المسألة فى تهافت الفلاسفة فقال إن وجود الزمان قبل وجود العالم غير لازم « ولو كان الله وعيسى مثلا ، ثم كان الله وعيسى لم يتضمن اللفظ إلا وجود ذات وعدم ذات ، ثم وجود ذاتين ، وليس من ضرورة ذلك تقدير شيء ثالث وهو الزمان » .

فأجابه ابن رشد فقال : « صحيح . إلا أنه يجب أن يكون تأخره عنه ليس تأخراً زمانياً » .

إلى أن قال : « وهذا كله ليس يبين هاهنا ببرهان ، وإنما الذي يتبين ها هنا أن المعاندة غير صحيحة » .

ونرى أن ابن رشد يقول هنا إن المسألة غير برهانية ، ولكن فلاسفة الأوربيين فى القرون الوسطى يعيدون هذا القول ويحسبونه ردًّا عليه ، كما فعل القديس توما الإكويني (٢) فى الفصل الذى عقده على مبادئ الخليقة من كتابه

<sup>(</sup>١) « فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال » .

<sup>(</sup>٢) أكبر فلاسفة أوربة فى القرون الوسطى ولد على مقربة من نابلى سنة ١٢٢٥ ومات فى سنة ١٢٧٤ وكان فى المسيحية كالغزالى فى الإسلام .

« مجمل اللاهوت The Summa Theologica» فإنه ذكر قول أرسطو فى قدم العالم ثم أشار إلى كلام له فى كتاب الجدل فقال: « والوجه الثالث -- أى من وجوه الرد على قدم العالم -- أنه قال صريحاً إن ثمة مسائل جدلية لا يتأتى حلها بالبرهان كمسألة قدم العالم ».

وقد ردد ابن رشد نقده لبراهين معارضيه فقال: «إن الطرق التي سلك هؤلاء القوم في حدوث العالم قد جمعت بين هذين الوصفين معاً أعنى أن الجمهور ليس في طباعهم قبولها ولا هي مع هذا برهانية، فليست تصحلا للعلماء ولا للجمهور» (١) وتناول في كتابه «منهاج الأدلة» هذا المبحث من رسالة أبي المعالى الموسومة بالنظامية حيث يقول أبو المعالى: «... إن العالم بجميع ما فيه جائز أن يكون على مقابل ما هو عليه حتى يكون من الجائز مثلا أصغر مما هو، وأكبر مما هو، أو بشكل آخر غير الذي هو عليه، أو عدد أجسامه غير العدد الذي هو عليه، أو تكون حركة كل متحرك منها إلى جهة ضد الجهة التي يتحرك إليها، عليه، أو تكون وله محدث أي فاعل صيره بإحدى الحالتين ». "

فأجاب ابن رشد على هذا بما فحواه أن المصنوع لحكمة إنما يكون على الوجه الذي يحقق تلك الحكمة ولا يكون عبئاً — تنزه الحالق عن العبث — ثم قال إن «ما يعرض للإنسان في أول الأمر عند النظر في هذه الأشياء شبيه بما يعرض لمن ينظر في أجزاء المصنوعات من غير أن يكون من أهل تلك الصنائع، وذلك أن الذي هذا شأنه قد سبق إلى ظنه أن كل ما في تلك المصنوعات أو جلها ممكن أن يكون بخلاف ما هو عليه، ويوجد عن ذلك المصنوع ذلك الفعل بعينه الذي صنع من أجله، أعنى غايته، فلا يكون في ذلك المصنوع عند هذا موضع حكمة، وأما الصانع والذي يشارك الصانع في شيء من علم ذلك فقد يرى أن الأمر بضد ذلك وأنه ليس في المصنوع إلا شيء واجب ضروري، أو ليكون به المصنوع أتم وأفضل إن لم يكن ضرورياً فيه، وهذا هو معني الصناعة والظاهرات المحلوقات شبيهة في هذا المعنى بالمصنوع، فسبحان الحلاق العظيم (٢)»

<sup>(</sup>١) «منهاج الأدلة».

<sup>(</sup>٢) «منهاج الأدلة».

وواضح من مذهب ابن رشد فى جميع كتبه أنه لا خلاف فى خلق الله للعالم ، ولكن الحلاف فى سبق الزمان للعالم أو أن الزمان والعالم وُجدا معاً ، وعند ابن رشد أن العالم قديم لأنه موجود بمشيئة الله ولا راد لمشيئته ، وليس لها ابتداء .

وموضع اللبس فى مذهب ابن رشد أنه لم يفرق بين الزمان والأبدية ، وهما مختلفان .

فالزمان لا يتصور إلا مع الحركة ، والأبدية لا تتصور مع الحركة بحال من الأحوال . إذ الكائن الأبدى لا يتحرك من مكان إلى مكان ولا من زمان إلى زمان ، وليس قبله شيء ولا بعده شيء فيتحرك مما قبله إلى ما بعده .

و المحبّ أفلاطون فى الزمان أصح من مذهب معارضيه ، فإنه يرى أن الزمان محاكاة للأبدية ، أنعم الله به على الموجودات لأنها لا تستطيع أن تشبه الله فى صفة الدوام بلا ابتداء ولا انتهاء ، وكلام الإمام الغزالى حين قال إن وجود العالم بعد وجود الله لا يقتضى وجود الزمان بينهما غاية فى الدقة ، فإن ها هنا ذاتين فقط ولا محل لفرص وجود الزمان بين الوجود الأول والوجود الثانى ، وإنما هو كما قال من أغاليط الأوهام .

#### علم الله بالجزئيات

أما القول بأن الله لا يعلم الجزئيات فلم يحفل ابن رشد به كثيراً لأن هذا القول « ليس من قولهم » أى الفلاسفة كما قال في آخر كتاب « تهافت التهافت » وعرض لهذه المسألة في كتاب فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال فقال : « إن أبا حامد — أى الغزالي — قد غلط على الحكماء المشائين فيما نسب إليهم من أنهم يقولون إنه تقدس وتعالى لا يعلم الجزئيات أصلا ، بل يرون أن الله سبحانه وتعالى يعلمها بعلم غير مجانس لعلمنا ، وذلك أن علمنا معلول للمعلوم به ، فهو محدث بحدوثه ومتغير بتغيره ، وعلم الله سبحانه بالوجود على المشائين مقابل هذا ، فإنه علة للمعلوم الذي هو الموجود . . . وكيف يتوهم على المشائين أنهم يقولون إنه سبحانه لا يعلم بالعلم القديم الجزئيات وهم يرون أن الرؤيا الصادقة

تتضمن الإندارات بالجزئيات الحادثة في الزمان المستقبل ، وأن ذلك العلم المنذر يحصل للإنسان في النوم من قبل العلم الأزلى المدبر للكل والمستولى عليه . وليس يرون أنه لا يعلم الجزئيات فقط على النحو الذي نعلمه نحن بل ولا الكليات فإن الكليات المعلومة عندنامعلولة أيضاً على طبيعة الموجود والأمر في ذلك بالعكس ، ولذلك ما قد أدى إليه البرهان أن ذلك العلم منزه عن أن يوصف بكلي أو بجزئي ، فلا معنى للاختلاف في هذه المسألة ، أعنى في تكفيرهم أو لا تكفيرهم . . . »(١) وواقع الأمر أن مذاهب الفلاسفة الإلهيين لم يرد فيها قط ما يدعو إلى هذه الشبهة ، وأن ابن رشد على الحصوص كان في طليعة القوم تنزيهاً لعلم الله ، بل إنه قال في غير موضع من كتبه إن علم البرهان نفسه إنما هو من وحى الله .

#### خلود النفس

ولتمحيص القول بخلود النفس عند ابن رشد ينبغى الرجوع إلى مذهب أرسطو في النفس والعقل ، لأنه إذا صح ما قيل من أن توما الإكوريني نصّر أرسطو فأصح من ذلك أن ابن رشد حنّفه أي جعله مسلماً حنيفاً واجتهد في تنقيته من كل ما يخالف العقيدة الإسلامية غاية اجتهاده .

وقد أعان ابن رشد على ذلك أن كلمة الروح عندنا تشمل معنى النفس والعقل معاً فى معظم معانيها ، فالنفس تقرن بالشر والذنب فى كلامنا وقلما تقرن الروح بمثل ذلك ، فإذا قيل نفس شريرة على العموم فمن النادر أن يقال ذلك عن الروح وعن الروحانى ، لأن الروحانيات أشرف وأصنى من ذاك .

وقد تكلم أرسطو عن النفس والعقل فى كتاب الأخلاق وفى كتاب النفس ، ووضح فى كلامه عن العقل أنه ينطبق أيضاً على الروح كما قال فى كتاب الأخلاق عن السعادة العليا للإنسان وهى سعادة التأمل، ثم قال : «مثل هذه الحياة ربما كانت أرفع جداً مما يستطيعه الإنسان ، لأنه لا يحيا هذه الحياة باعتباره إنساناً بل يحياها بمقدار ما فيه من النفحة الإلحية ، والفرق بين هذه النفحة الإلحية وبين تركيبنا الطبيعى كالفرق بين عمل ذلك الحانب الإلهى وعمل الفضائل

<sup>(</sup>١) « فصل المقال فيها بين الحكمة والشريعة من الاتصال » .

الأخرى. وإذا كان العقل إلهياً فالحياة على مثاله إلهية بالنسبة إلى المعيشة الإنسانية ، وعلينا ألا نتبع أولئك الذين ينصحون لنا ما دمنا بشراً أن نشتغل بهموم البشر وما دمنا فانين أن نعمل عمل الفانين ، بل علينا ما استطعنا أن نعمل عمل الخالدين وأن نحفز كل عرق من عروقنا حتى نسمو إلى مرتبة أرفع ما فينا ، وإن قل وصغر - لأقدر وأكمل من كل شيء عداه »(1).

أما النفس عند أرسطو فتكاد أن تكون فى أكثر مصطلحاته مرادفة للوظيفة الحيوية ، ولهذا ينسب إلى النبات نفساً نامية ، وإلى الحيوان نفساً شهوانية ، ويسخر من فيثاغوراس الذى يقول إن نفس الإنسان قد تنتقل إلى الحيوان ، ويرى أن السؤال عن العلاقة بين النفس والجسد كالسؤال عن العلاقة بين الشمعة وصورتها ، فلولا صورة الشمعة لكانت شحماً ودهناً ولم تكن شمعة ، ولولا نفس الإنسان لكان الإنسان لحماً وعظاماً وعصباً ولم يكن بالإنسان .

وعنده أن النفس جوهر بالمعنى الذى يقابل « الماهية » التى تميز الشيء من غيره .

وبعد أن بسط القول فى خصائص النفس فى كتابه عنها تكلم عن العقل فقال إنه أعلى من النفس وإنه على ما يبدو له « جوهر مستقل مودع فى النفس وغير قابل للفناء » .

ثم قال : « وليس لدينا بعد بينة فى أمر العقل والملكة المدركة ، ويبدو أن العقل نفس – أو روح – مختلفة تماماً كاختلاف ما هو باق دائم وما هو زائل فان ، وهى وحدها صالحة للوجود بمعزل عن سائر القوى النفسانية ، وكل ما عداها من الأجزاء النفسية فظاهر مما أسلفناه أنه غير قابل للوجود المنفصل خلافاً لما يقول به كثير ون » .

ودليل أرسطو على بقاء العقل وصلاحه للوجود المنفصل أن الحقيقة العقلية لا تتوقف على الأشخاص ولا تنقص بنقص هذا الشخص أو ذاك ، فهى مستقلة منزهة عن الفناء الذى يصيب الأشخاص .

أما ابن رشد فنحن نورد كلامه هنا في مواضع مختلفة ، ثم نعقب عليه بالحلاصة التي تستفاد منه في جملته .

<sup>(</sup>١) «كتاب الأخلاق» لأرسطو.

نقل فى كتابه «تهافت النهافت» كلام الغزالى فى الرد على القائلين بفناء النفس فقال: «ما قاله هذا الرجل فى معاندتهم هو جيد، ولا بد فى معاندتهم أن توضع النفس غير مائتة كما دلت عليه الدلائل العقلية والشرعية، وأن يوضع أن التى تعود هى أمثال هذه الأجسام التى كانت فى هذه الدار لا هى بعينها ... وذلك أن ما عدم ثم وجد فإنه واحد بالنوع لا واحد بالعدد».

وقال قبل ذلك بقليل عن وصف العالم الآخر كما يدركه جمهور الناس:

« . . . تمثيل المعاد لهم بالأمور الجسمانية أفضل من تمثيله بالأمور الروحانية كما قال سبحانه : (مثل الجنة التي وُعد المتقون تجرى من تحتها الأنهار) وقال النبي عليه السلام : (فيها ما لاعين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر بخاطر بشر) ، وقال ابن عباس : (ليس في الدنيا من الآخرة إلا الأسماء) . »

وأشار قبل ذلك إلى قول أرسطو إن الشيخ لو كان له عين كعين الشاب لأبصر كما يبصر الشاب ، وإن هذا قد يكون معناه أن قوة النظر ضعفت هنا لضعفُ الآلة لا لضعف القوة النفسية . ثم قال : « ويستدل على ذلك ببطلان الآلة أو أكثر أجزائها في النوم والإغماء والسكر والأمراض التي يبطل فيها إدراكات الحواس فإنه لا يشكُ أن القوى ليس تبطل في هذه الأحوال ، وهذا يظهر أكثر فى الحيوانات التي إذا فصلت بنصفين تعيش ، وأكثر النبات هو بهذه الصفة ، مع أنه ليس فيه قوة مدركة . فالكلام في أمر النفس غامض جداً، وإنما اختصّ الله به من الناس العلماء الراسخين في العلم ، ولذلك قال سبحانه مجيباً في هذه المسألة للجمهور عند ما سألوه بأن هذا الطور من السؤال ليس هو من أطوارهم في قوله سبحانه : ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنَ الرَّوْحِ قُلُ الرَّوْحِ مِنْ أمر ربى وما أوتيتم من العلم إلا قليلا) ، وتشبيه الموت بالنوم فى هذا المعنى فيه استدلال ظاهر في بقاء النفس من قيبك أن النفس يبطل فيها فعلها فىالنوم ببطلان آلبًها ولا تبطل هي ، فيجب أن يكون حالها في الموت كحالها في النوم ، لأن حكم الأجزاء واحد ، وهو دليل مشترك للجميع لائق بالجمهور فى اعتقاد الحق ومنبه للعلماء على السبيل التي منها يوقف على بقاء النفس ، وذلك بين من قوله سبحانه : ( الله يتوفى الأنفس حين موتها والتي لم تمت في منامها ) . » وقد كرر ابن رشد قوله بغموض مسألة الروح في كتابه « فصل المقال »

وعاب قوماً متفلسفين فى زمانه حيث يقول: «شهدنا منهم أقواماً ظنوا أنهم تفلسفوا وأنهم قد أدركوا بحكمتهم العجيبة أشياء مخالفة للشرع من جميع الوجوه، أعنى لا تقبل تأويلا، وأن الواجب هو التصريح بهذه الأشياء للجمهور فصاروا بتصريحهم للجمهور بتلك الاعتقادات الفاسدة سبباً لهلاك الجمهور وهلاكهم فى الدنيا والآخرة.

وقال ابن رشد فى كتاب «تهافت النهافت» يرد على الغزالى حيث ينهى أن الواحد لا تأتى منه الكثرة: «إن هاهنا من الخيرات خيرات ليس يمكن أن توجد إلا يشوبها شر كالحال فى وجود الإنسان الذى هو مركب من نفس ناطقة ونفس بهيمية».

وقال في «تهافت النهافت» أيضاً: «الفاعل المطلق ليس يصدر عنه إلا فعل مطلق، والفعل المطلق ليس يختص بمفعول دون مفعول، وبهذا استدل أرسطاطاليس على أن الفاعل للمعقولات الإنسانية عقل متبرئ عن المادة أعنى من كونه يعقل كل شيء، وكذلك استدل على العقل المنفعل أنه لا كائن ولا فاسد من قبل أنه يعقل كل شيء».

أما كثرة العقول المفارقة \_ أى المجردة فى اصطلاح عصرنا \_ فتعليلها كما قال فى هذا الكتاب أنه « يشبه أن يكون السبب فى كثرة العقول المفارقة الحتلاف طبائعها القابلة فيا تعقل من المبدأ الأول وفيا تستفيد منه الوحدانية الذى هو فعل واحد فى نفسه كثير بكثرة القوابل له ، كالحال فى الرئيس الذى تحت يده رئاسات كثيرة ، وهذا يفحص عنه فى غير هذا الموضع ، فإن تبين شىء منه وإلا رجع إلى الوحى . . . .»

أما الوحى فقد قال فيه إن الذى يقول به القدماء فى أمر الوحى والرؤيا إنما هو عن الله تبارك وتعالى بتوسط موجود روحانى ليس بجسم وهو واهب العقل الإنسانى عندهم ، وهو الذى تسميه الحدث منهم العقل الفعال ، ويسمى فى الشريعة ملكاً ».

وقال كذلك ناقلا عن الفلاسفة : «معنى ما حكاه عن الفلاسفة من هذا الدليل هو أن العقل يدرك من الأشخاص المتفقة فى النوع معنى واحداً تشترك فيه ، وهى ماهية ذلك النوع ، من غير أن ينقسم ذلك المعنى بما تنقسم

به الأشخاص من حيث هي أشخاص من المكان والوضع والمواد التي من قبلها تكثرت فيجب أن يكون هذا المعنى غير كائن ولا فاسد ولا ذاهب بذهاب شخص من الأشخاص التي يوجد فيها هذا المعنى ، ولهذا كانت العلوم أزلية غير كائنة ولا فاسدة إلا بالعرض ، أى من قبل اتصالها بزيد وعمرو . . . قالوا : وإذا تقرر هذا من أمر العقل وكان في النفس وجب أن تكون النفس غير منقسمة بانقسام الأشخاص ، وأن تكون أيضاً معنى واحداً في زيد وعمرو ، وهذا الدليل في العقل قوى ، لأن العقل ليس فيه من معنى الشخصية شيء ، وأما النفس فإما وإن كانت مجردة من الأعراض التي تعددت بها الأشخاص ، فإن المشاهير من الأشخاص ، يقولون ، ليس تخرج من طبيعة الشخص وإن كانت مدركة .

قال هذا ناقلاعن الفلاسفة، وقال إنه موضع نظر. لأنه ووجه بالحجة القوية من قبل الغزالى كعادته فى قوة البرهان حيث قابل بين اتفاق العقول فى الفهم واتفاق الحاسة الواحدة فى الرؤية عشرات المرات ، فقال إن وحدة الرؤية بين الحواس لا تدل على أن العين واحدة فى جميع الناس .

وعرض للكلام عن العقل الهيولانى \_ وهو العقل الذى يرى المتأخرون من أتباع أفلوطين أنه يقبل الصور كما تقبلها الهيولى وينسبونه إلى الهيولى والمادة الأولى من أجل ذلك \_ فقال : « إن العقل الهيولانى يعقل أشياء لا نهاية لها فى المعقول الواحد ، وما جوهره هذا الجوهر فهو غير هيولانى أصلا ، ولذلك يحمد أرسطو انكساغوراس فى وضعه المحرك الأول عقلا أى صورة بريئة من الهيولى ، ولذلك لا ينفعل عن شىء من الموجودات ، لأن سبب الانفعال هو الهيولى ، والأمر فى هذا فى القوى القابلة ذوات المواد هى التي تقبل أشياء محدودة » .

ورد على قول الغزالى إن الفلاسفة ينكرون حشر الأجساد فقال: «هذا شيء ما وجد لواحد ممن تقدم فيه قول... وإن الشرائع كلها اتفقت على وجود أخروى بعد الموت وإن اختلفت فى صفةذلك الوجود... وكذلك هى متفقة فى الأفعال التى توصل إلى السعادة التى فى الدار الآخرة وإن اختلفت فى تقدير هذه الأفعال ، فهى بالجملة لما كانت تنحوفحو الحكمة بطريق مشترك للجميع

كانت واجبة عندهم، لأن الفلسفة إنما تنحو نحو تعريف سعادة بعض الناس العقلية ، وهو من شأنه أن يتعلم الحكمة ، والشرائع تقصد تعليم الجمهور عامة ، ومع هذا فلا نجد شريعة من الشرائع إلا وقد نبهت بما يخص الحكماء وعنيت بما يشترك فيه الجمهور . . . . "وكل" مناقض للأنبياء صلوات الله عليهم وصاد عن سبيلهم فإنه أحق الناس بأن ينطلق عليه اسم الكفر، ويوجب له فى الملة التى نشأ عليها عقوبة الكفر » .

\* \* \*

ويؤخذ مما تقدم من كلام ابن رشد وما نقله عن الفلاسفة غير معقب عليه بنفي أو مناقضة – أنه كان يؤمن بأن النفس الناطقة جوهر مجرد لا يقبل الفناء ، وأن لها سعادة في المعاد تشبه سعادة الفناء في الله التي يؤمن بها الصوفية . أما النفس الحيوانية فهي متعلقة بحياة الإنسان في هذه الدنيا ، وليست هي محل العقل والروح ، ويؤمن بعد هذا بأن الروح من أمر الله ، فلا يجب الحوض في الكلام عنها بما يخالف الوحي ويناقض الأنبياء .

وابن رشد برى أن العقل المفارق – أى المجرد – لا يفعل فى المادة ولا ينفعل أبها، ولكن هناك عقلا متوسطاً بين نفس الإنسان وبين العقل الفعال هو واسطة الاتصال ، ومنه يتلمى الإنسان فهم المعانى المجردة أو الصور المفارقة ، وهذا العقل المتوسط هو الذى يسمى بالعقل الهيولاني لأنه قابل لاصور مثل الهيولي

\* \* \*

تلك هى المسائل الكبرى التى أثارت الجدل فى عصر ابن رشدوفيماتلاه من القرون الوسطى ، وهى مسألة قدم العالم ، ومسألة علم الله بالجزئيات ، ومسألة النفس و بقائها . وثمة مسألتان أخريان ثار حولها شىء من الجدل ، ولكنه لم يبلغ هذا المبلغ من العنف وطول الأمد ، وهما مسألة الصفات الإلهية ومسألة الحقيقتين .

وقد أسلفنا أن مسألة الصفات الإلهية لم تكن مشكلة عسيرة فى العالم المسيحى إلى جانب البحث فى الأقانيم الثلاثة . أما عند المتكلمين والمعتزلة وفلاسفة المسلمين فقد كانت مثار خلاف شديد ، أكثره فيما نظن راجع إلى أن الصفة باللغة اليونانية واللغة اللاتينية تفيد معنى الشرط أو الحاصة المقومة للموصوف، أو

الواسطة التي يعرف بها ما لا يعرف بذاته ، خلافاً لمعناها العربي الذي لا يفيد شيئاً من ذلك .

فليس من العجيب إذن أن تثير عند أهل التوحيد ذلك الحلاف لتمحيص معناها وتنزيه الوحدانية عن التشبيه والتمثيل .

وابن رشد يرى فى مسألة الصفات رأياً قريباً مما قدمناه فى الكلام على العلم بالجزئيات والكليات .

فينبغى على المؤمن الموحد أن يؤمن بصفات الله وأن يؤمن كذلك بأنها ليست كصفات الإنسان .

فإن الإنسان له قابليات للكرم والحلم والرحمة والعدل وسائر الصفات الحميدة، ولكن القابليات تحتاج إلى من يوجدها ومن يخرجها من القوة إلى الفعل، وهذا إن جاز فى حق الله.

ومن أمثلة كلامه فى هذا المبحث قوله: «أما قوله: (لا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون)، فإن معناه لا يفعل فعلا من أجل أنه واجب عليه أن يفعله ، لأن من هذا شأنه فيه حاجة إلى ذلك الفعل . . . والبارئ سبعانه وتعالى يتنزه عن هذا المعنى ، فالإنسان يعدل ليستفيد بالعدل خيراً فى نفسه لو لم يعدل لم يوجد له ذلك الخير ، وهو سبحانه وتعالى يعدل لا لأن ذاته تستكمل بذلك العدل ، بل لأن الكمال الذى فى ذاته اقتضى أن يعدل ، فإذا فهم هذا ظهر أنه لا يتصف بالعدل على الوجه الذى يتصف به الإنسان . . »(١) .

فلا نكران للصفات ، وإنما النكران للمشابهة بين صفات الإنسان وصفات الله ، وإنها تشترك في الأسماء كالرحمة والعدل والعفو والكرم ، ولكنها لا تشترك في المدلولات .

أما مسألة الحقيقتين فخلاصتها أن حقيقة الشرع وحقيقة العلم والحكمة شيء واحد يختلف فى المجارة ولا يختلف فى الجوهر ، وقد صرح ابن رشد بأن « الفلسفة تفحص عن كل ما جاء فى الشرع فإن أدركته استوى الإدراكان ، وكان ذلك أتم فى المعرفة ، وإن لم تدركه أعلمت بقصور العقل الإنسانى عنه ، وأن يدركه الشرع فقط . . »(٢)

<sup>(</sup>١) «منهاج الأدلة». (٢) «تهافت النهافت».

وقد قال ابن رشد فى صدر كتابه فصل المقال : « إن الشرع قد أوجب النظر بالعقل فى الموجودات واعتبارها . . . والاعتبار ليس شيئاً أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه ، وهذا هو القياس » .

وقال إن موضوع الفلسفة هو البحث فى التوحيد وحكمة الوجود خلافاً لقول ابن سينا إن موضوع الفلسفة هو البحث فى «الموجود من حيث هو موجود» أى البحث فى كنه الوجود .

غير أن ابن رشد يقول إن الوصول إلى المعرفة إن تم لأناس بالكشف والرياضة الصوفية فتلك مزية خاصة وسائلها لا تعم جميع الناس ، وإنما معرفة العقل هي المعرفة الإنسانية التي تسمو بالعارفين إلى منزلة الوصول وإدراك الحقائق والماهيات وهو أعلى ما يقد رللإنسان من مراتب الكمال ، وعنده أن البرهان وحى إلهي ولكنه ليس كوحى النبوة ، إذ كل نبى حكيم ، وليس كل حكيم معدوداً من الأنبياء .

\* \* \*

ولم يمض بحث ابن رشد فى الحقيقتين صفواً عفواً بغير ضجة فى القرون الوسطى ، لأن الباحثين المتمردين تذرعوا به إلى التفرد بمباحث الفلسفة وإن خالفت النصوص التي يفسرها آباء الكنيسة على حسب المتواتر عندهم ، فجاء زمن كان فيه القول بالحقيقتين من المحرمات أو دلائل الزندقة والهرطقة التي تجر على صاحبها لعنة الحرمان .

\* \* \*

هذه خلاصة عاجلة لفلسفة ابن رشد فيها بعد الطبيعة وفى طرف من النفسيات ، وقد كانت له — كما تقدم — مشاركات فى الرياضة والطبيعيات ، وكان يقول إن هذه العلوم مما يعين على معرفة الموجد والموجودات ، ومن أمثلة كلامه فى فضل الرياضة قوله : « . . . لوفرضنا صناعة الهندسة فى وقتنا هذا معدومة ، وكذلك صناعة علم الهيئة ، ورام إنسان واحد من تلقاء نفسه أن يدرك مقادير الأجرام السماوية وأشكالها وأبعاد بعضها عن بعض لما أمكنه ذلك ، مثل أن يعرف قدر الشمس من الأرض وغير ذلك من مقادير الكواكب ولو كان أذكى الناس طبعاً إلا بوحى ، أو شيء يشبه الوحى ، بل لو قيل

له إن الشمس أعظم من الأرض بنحو مائة وخمسين ضعفاً أو ستين لعد" هذا القول جنوناً من قائله . . . »(١)

وله فى المسائل الطبيعية تقريرات نعرض لها فيما سنختاره له من مباحثه الطبية ، وكل هذه المعلومات عنده : «حكمة الله تعالى فى الموجودات وسنته فى المصنوعات ولن تجد لسنة الله تبديلا، وبإدراك هذه الحكمة كان العقل عقلا فى المإنسان و وجودها هكذا فى العقل الأزلى كان علة وجودها فى الموجودات . . «٢٠)

\* \* \*

ونحسب أن إنصاف الحكمة الإنسانية القديمة يتقاضانا هنا أن نعقب على الآراء التى عرضناها بكلمة لعلها لازمة لتقويم الفكر الإنسانى فى العصر الحاضروف كل زمن ، ولعلها إنصاف لمداركنا قبل أن تكون إنصافاً لمدارك الأقدمين .

فالذين يبسمون سخرية من كلام الأقدمين فى العقول المفارقة عليهم أن يذكروا أننا صنعنا مثل صنعهم ، فزعمنا وجود الأثير فى الفضاء لنعلل به مسير الشعاع وسريان النور ، ولا دليل عليه غير الفرض والتقديره ، ولعله سيأتى يوم يبسم فيه الخالفون من فرضنا للأثير كما يبسم بعضنا اليوم من فرض الأقدمين للعقول المفارقة ، تفسيراً للصلة بين الكائنات العلوية وبين الموجودات على هذه الغبراء .

والذين يبسمون سخرية من كلام الأقدمين عن سيطرة العقول على الأفلاك عليهم أن يصطنعوا كثيراً من الأناة والحياء ، فإن أقطاباً من علماء الرياضة والطبيعة اليوم يقررون أن الموجودات كلها معادلات رياضية في عقل الحالق جل وعلا ، لأن عناصر المادة كلها تنحل إلى ذرات ، والذرات كلها تنحل إلى شعاع ، وكل أولئك ليس له من مادة غير النسب والأعداد ، وهي في باب التجريد أشد إمعاناً من العقول المفارقة التي تصورها الأقدمون .

ولسنا نستبعد أن يعود الحالفون يوماً إلى فلاسفة الأقدمين ليتخذوا من

<sup>(</sup>١) مقدمة «فصل المقال».

<sup>(</sup> ٢ ) « تهافت التهافت » .

تفكيرهم قواعد للإدراك الصحيح في عالم الجواهر والماهيات ، أو في عالم الحقائق الأبدية التي لا ينقضي البحث فيها بانقضاء زمانهم أو انقضاء هذا الزمان .

# ٣ \_ أثر الفلسفة الرشدية

اشهر أرسطو بين الأوربيين في القرون الوسطى باسم الفيلسوف ، فإذا ذكر الفيلسوف بغير اسم في كتاب من كتب تلك العصور فأرسطو هو المقصود. واشهر ابن رشد باسم الشارح أو المعقب من كلامهم فابن رشد دون غيره هو المقصود. وقد عُرَف ابن رشد متعلمي القوم بالمعلم الأول وهو لا يعرف اليونانية ، ولم يكن شيء من كلام أرسطو قد ترجم إلى اللاتينية أو لغة من اللغات الأوربية قبل عصر ابن رشد غير كتب المنطق ، ثم تنبه علماؤهم إلى ترجمته بعد ذيوع اسم ابن رشد ، فطلب القديس توما الإكويي من صديقه «وليام مويربك» المهوابن رشد ، فطلب القديس توما الإكويي من صديقه «وليام مويربك» قد أخطأ في شيء من لباب الفلسفة ، ولم يحصوا عليه غير هفوات من الغلط ببعض الأسماء لتشابه نطقها ، وسائر شروحه بعد ذلك لا غبار عليه من جهة المعنى ، وقد يقع العارف باليونانية في أخطاء أكثر من الأخطاء التي لوحظت على الفيلسوف القرطي ، ما لم تكن له فطنة كفطنة ذلك الفيلسوف .

وحسب الرجل شهادة لشروحه أن الكتب التي نقلت من اليونانية مباشرة لم تغن عنه ، فبعد أن حرّم أسقف باريس دراسته في جامعتها وسماه رأس الضلال في منتصف القرن الثالث عشر عادت هذه الجامعة نفسها بعد قرن فأخذت على أساتذتها المواثيق ألا يعلموا فيها شيئاً لا يوافق مذهب أرسطو كما شرحه ابن رشد ، وأصبحت كتبه مادة لا تنفد للدرس والمناقشة في البييع (٢) والأديرة والجامعات .

وعلى الرغم من تحريم الاشتغال بالدراسات الدنيوية أو العالمية على الرهبان أقبل على دراسة ابن رشد ومناقشته والاستفادة منه قطبان إمامان في رهبنة

<sup>(</sup>١) كتاب كاريه Carré عن الحقيقيين والاسميين .

<sup>(</sup>٢) البيع جمع بيعة : المعبد للنصارى واليهود .

الدومينيين ورهبنة الفرنسيسيين، وهما توما الإكويني الذي سبقت الإشارة إليه وروجرز باكون(١) رائد المدرسة التجريبية التي تممها سميّه فرنسيس باكون(٢).

وقد كان من الرهبان من يتحدى أوامر رؤسائه ويمضى فى دراسة ابن رشد بعد تحريمها كما فعل سيجر دى برابان ( ١٢٨٥ – ١٢٨٨ ) Siger de Brabant ( ١٢٨٨ – ١٢٣٥ ) وكان أستاذاً بجامعة باريس، ولم يقلع عن دراستها ونشرها إلا مضطراً بعد صدور الأمر من رومة ( سنة ١٢٦٦ ) بتأييد أسقف باريس فى قرار التحريم .

وكانت كتب ابن رشد وشروحه تترجم وتنشر فى الجامعات بأمر ملك من الملوك المستنيرين فى ذلك الزمن، لم يكن يبالى ما يقال عنه فى المجامع الدينية، وهو فردريك الثانى ملك صقلية وحامى العلم والأدب فى زمانه (١٩٤٤-١٢٥٨) فإنه كلف العالم الإيقوسى ميخائيل سكوت بترجمة الشروح وأرسلها إلى جامعة بولون وجامعة باريس كأنها مفروضة على طلبة الجامعات.

ولم يبق فى القرن الثالث عشر وما بعده أوربى يشتغل بالثقافة أو يسمع بأحاديثها إلا عرف شيئاً عن ابن رشد وأعجب به أو رد عليه، ولو لم يكن من الفلاسفة والمنقطعين للعلوم .

فذكره دانتي الشاعر فى الكوميديةالإلهية وناقشه فى مسألة الروح ( ١٢٦٥ – ١٣٢١ ) .

وذكره الناسك سفونرولا Savonarola ( ١٤٩٨ – ١٤٩٨ ) وسماه بالعقل الرباني (٣) واستهدف للسخط من جراء الثناء عليه .

وما من مدرسة فلسفية نشأت فى أوربة بعد القرن الثالث عشر إلا أمكن أن تنتسب من قريب أو بعيد إلى الثقافة الرشدية ، سواء بالاطلاع على تلك

<sup>(</sup>١) روجرز باكون( ١٢١٤ – ١٢٩٤)كاهن إنجليزى ولد فى إلشــتر هو أحدكبار علماء القرون الوسطى ؛ كما أنه أحد ثلاثة ينسب إليهم خطأ أنهم مخترعو البارود والاثنان الآخران هما : ألبير الأكبر وبرتولد شوارتز. والحقيقة أن أسماءهم اقترنت لا باختراع البارود بل بدخوله إلى أوربة ولكن لا يعلم على وجه التحقيق نصيب كل منهم فى ذلك .

<sup>(</sup>٢) فرنسيس باكون ( ١٥٦١ – ١٦٢٦ ) فيلسوف شهير ولد بلندن ويعد بكتابه Novum Organum أحد مؤسمي المدرسة التجريبية ؛ فقد جعل البحث العلمي مستقلا عن الطريقة المدرسية وعن طريقة السلطات اللاهوتية والدينية .

<sup>.</sup> Splendour of Moorish Spain, by Joseph Maccabe ( 7)

الثقافة أو بالاطلاع على تعليقات المعلقين عليها ، نقضاً واستنكاراً أو تأييداً وإعجاباً من كلا الطرفين .

فدرسة الحقيقيين Realists ومدرسة الاسميين Nominalists إنما هما طرفان في موضوع واحد فتح ابن رشد أبوابه فلم تزل مفتوحة بعده عدة أجيال ، ذلك الموضوع هو النفس الفردية والنفس النوعية وما يقال عن الوجود الحقيقى في الأشخاص أو في العقول المفارقة.

فالحقيقيون يرون أن النوع هو الوجود الحقيقي الذي يوجد الأشخاص لتمثيله في العالم المحسوس ، والاسميون يرون أن وجود النوع إنما هو اسم أو كلمة ما لم يقترن بوجوده الأشخاص .

وقد كان اثنان من تلاميذ روجرز باكون – تلميذ الثقافة العربية – يعالجان هذه المسألة من طرفيها ، وهما سكوتس Scots ( ١٣٠٨ – ١٣٦٩ ) مؤيد القول بحقيقة النوع ، وأكهام Ockham ( . . . المتوفى سنة ١٣٤٩ ) مؤيد القول بحقيقة النوع ، وحسبك مؤيد القول بحقيقة النوع ، وحسبك من بعد الأثر الذّى أعقبته هذه المناقشة أن لوثر كان يفخر فيقول : أستاذى العزيز أكهام ؛

وقد دارت بين فلاسفة القرون الوسطى مساجلات مسهبة حول قدرة الله وعلم الله ، أو حول الإرادة والفكرة ، لا نظن أنها مرت دون أن تدخل فى تفكير المطلعين عليها لحينها والمطلعين على حواشيها وذيولها فى العصور الحديثة ، ومنهم الفيلسوف الألمانى الكبير أرثر شوبنهور ( ١٧٨٨ – ١٨٦٠) صاحب القول بفلسفة الإرادة والفكرة ، وأن الرجوع إلى الفكرة هو غاية السعادة التي يرجوها الإنسان ، لأن الفرد رهن الزوال ، ولا بقاء لغير العقل الذي يترفع عن عالم الواقع أو عالم الإرادة .

ويقول النقاد من الإسرائيليين (١) وغيرهم أن سبنوزا الفيلسوف الإسرائيلي الكبير (١٦٣٧ – ١٦٣٧) أخذ من موسى بن ميمون معاصر ابن رشد، وأن موسى بن ميمون أخذ من الفلسفة الرشدية ، ولا سيما الإلهيات وما بعد

<sup>(</sup>١) « تراث إسرائيل » Legacy of Israel وكتاب أبرهام ولفسون عن فلسفة سبنوزا .

الطبيعة ، ويقررون أن أثر الفلسفة الرشدية فى مذاهب الفلسفة اليهودية ظاهر كأثرها فى مذاهب الفلسفة المسيحية ، وإن اختلفوا فى المدى والمقدار .

ولا نظن أن مذهب ليبنتز Leibniz (۱۷۱٦ – ۱۷۱٦) في الممكنات المجتمعة بعيد من مذهب ابن رشد في الممكنات المخلوقة لحكمة إلهية ، فخلاصة مذهب ليبنتز أن تغيير ممكن واحد ليس بالمستحيل ، ولكن تغيير الممكنات التي يتمم بعضها بعضاً ويتعلق بعضها بغرض البعض الآخر هو المستحيل ، ولهذا كان يقول عنهذه الدنيا إنهاأحسن دنيا ممكنة ، وهذ ابعينههوكلام ابن رشد حين رد على القائلين بجواز تغيير الممكنات ، وأن هذا العالم كله جائز أو غير واجب الوجود فهو قابل للتغيير ، فإن جواب ابن رشد على هذا القول كما قدمناه أن المخلوقات التي خلقها الله على صورة من الصور لحكمة يريدها لا يمكن أن المخلوقات التي خلقها على تلك الصورة عبثاً ، والعبث مستحيل في حق الله . ح

وللفيلسوف الإنجليزي دافيد هيوم Hume ( ١٧١١ – ١٧٧٦) كلام عن المعجزات وكلام عن الأسباب قريب جداً من كلام ابن وشد ( في براهين المعجزات ومن كلام الغزالى الذي يرد عليه ، ومذهب الغزالى في الأسباب معروف ؛ وهو أن السبب على اصطلاحنا في العصر الحاضر «ظاهرة» تقرن بالشيء وليست هي علة وجوده ، وهو مذهب يوافق آراء العلماء المحدثين الذين يقررون أن كلمة العلم هي وصف الظواهر المقرنة، وليس من مهمته أن يصل إلى العلل ، ولا سها العلة الأولى .

ولداڤيد هيوم غير ما تقدم رأى فى الشخصية الإنسانية يقارب من بعض الوجوه رأى أرسطو كما جاء فى شروح ابن رشد وكثرت فيه أقوال المؤيدين والمعارضين فى القرن الرابع عشر وما بعده إلى أيام هيوم ، ومؤدى رأى هيوم هذا فى الشخصية الإنسانية أنه يراقب نفسه كثيراً ويتعمق فى المراقبة فلا يحس وراء الانفعالات الحسية والخواطر المنتزعة منها شيئاً يدل على كيان مستقل يسمى النفس أو الذات ، ويشبه هذا الرأى أن يكون كرأى أرسطو فى الشخصية

<sup>(</sup>١) سيأتى كلامه عن المعجزات في فصل المنتخبات .

الإنسانية خلواً من العقل الإلهى ، فإنها عنده جسم له وظائف جسدية أو نفس نامية ونفس شهوانية ، ولا حقيقة وراء ذلك إذا استثنينا العقل الذى هو عام غير منقسم ولا منفصل فى ذات شخص من الأشخاص .

وأقرب من هيوم إلى عصرنا وليام جيمس إمام مذهب البرجمية ( ١٨٤٢ – ١٩٤٠ ) الذي يقول في مبادئ علم النفس :

« أعترف بأننى فى اللحظة التى أتحول فيها إلى مباحث ما وراء الطبيعة وأحاول أن أزيد من التعريف أرىأن القول بضرب من العقل العام Anima Mundi يفكر فينا جميعاً هو رأى مأمول على الرغم من صعوباته خير من القول بجملة من النفوس الفردية المنقسمة تمام الانقسام » .

لا بل عندنا فى العصر الحاضر من علماء النفس المشغولين بدراسات النفس الإنسانية وعللها وطباباتها رجل مثل مايرسون Myerson صاحب كتاب « متحدث عن الإنسان » Speaking of man يدير كتابه هذا الذى صدر سنة ١٩٥٢ على دراسات فى الشخصية الفردية وفى العقل والنفس والجسم يخيل إليك ، لولا مصطلحاتها العضرية ، أنها منسوخة من بعض شروح ابن رشد أو المعقبين عليه.

ومن الفلسفات العصرية كفلسفة الوجودية Existentialism يكتر فيه الكلام عن الوجود Essence والماهية ، وعما يسميه بعضهم وجوداً «صادقاً » Being تمييزاً له من مطلق الوجود Existence فيسبق إلى خاطر المأخوذ بهذه المصطلحات لأول وهلة أنها بدعة من بدع أوربة الحديثة ، وما هي في الواقع إلا تكرير لمصطلحات قديمة وضعت في غير موضعها ، وهذا مثال لما جاء منها في كتاب النهافت لابن رشد حيث يقول :

« . . . إن لفظ الوجود يقال على معنيين : أحدهما ما يدل عليه الصادق مثل قولنا هل الذيء موجود أم ليس بموجود . . . والثانى ما يتنزل من الموجودات منزلة الجنس . . .

.... وأما هذا الرجل – أى الغزالى – فإنما بنى القول على مذهب ابن سينا وهو مذهب خطأ ، وذلك أنه يعتقد أن الأنية – أى كون الشيء

Principles of Psychology (1)

موجوداً ــ شيء زائد على الماهية خارج النفس ، وكأنه عرض فيها .

... وأن اسم الموجود يقال على معنيين أحدهما على الصادق ، والآخر على الذي يقابله العدم ، وهذا هو الذي ينقسم إلى الأجناس العشرة ، وهو كالجنس لها . . . والموجود الذي بمعنى الصادق هو معنى في الأذهان ، وهو كون الشيء خارج النفس على ما هو عليه في النفس ، وهذا العلم يتقدم العلم بماهية الشيء ، أعنى أنه ليس يُطلب معرفة ماهية الشيء حتى يعلم أنه موجود ، وأما الماهية التي تتقدم علم الموجود في أذهاننا فليست في الحقيقة ماهية ، وإنما علم أنها ماهية وحد ، وبهذا المعنى قيل في كتاب المقولات إن كليات الأشياء المعقولة إنما صارت موجودة بأشخاصها وأشخاصها معقولة بكلياتها ، وقيل في كتاب النفس إن القوة التي بها يدرك أن الشيء مشار إليه وموجود غير كتاب النفس إن القوة التي بها يدرك أن الشيء مشار إليه وموجود غير القوة التي بها ماهية الشيء المشار إليه ، وبهذا المعنى قيل إن الأشخاص موجودة في الأعيان والكليات في الأذهان، فلا فرق في معنى الصادق في الموجودات الهيولانية والمفارقة . . . »

وهذه المصطلحات تختلف في مدلولها كاختلاف معنى «الصادق» من زيادة «المفهوم» في الكليات إلى معنى الصادق كما يريدونه حديثاً ويطلقونه على الموجود الذي يدرك الماهيات والكليات، ولكن القول في الوجود والماهية وأن معرفة الموجود لا تتوقف على العلم بماهيته قول من أقدم ما كتب في معانى هذه المصطلحات.

ولا نعنى أن هذه الآراء جميعاً وليدة الاطلاع على شروح ابن رشد بنصوصها أو ترجماتها ، ولكننا نعنى أن الفيلسوف الجدير باسم الفيلسوف فى العصر الجديث لا يخلو أن يكون قد اطلع على مذاهب القرون الوسطى أو على التعقيبات التى أوحها إلى الخالفين وابتعثها فى عقول المفكرين ، وليس فى العصر الحاضر من اشتخل بالفلسفة ولم يطلع على أطوار المذاهب الفلسفية وسوابق الآراء حول أصول المسائل الكبرى فيا وراء الطبيعة ، ويكنى أن يكون قد اطلع على خلاصة هذه الأطوار لتنعقد الرابطة بينه وبين السلف الذى لا فكاك منه ، ولا سيا السلف الذى وضع الأساس ثم تعاقبت بعده أدوار البناء .

وذلك هو المقصود ببعد الأثر الذى أحدثته شروح ابن رشد فى زمانها وبعد زمانها ، ولا نخال فيلسوفاً أو شارحاً كان لكلامه من الشيوع والتأثير ما كان لهذا الشارح العظم .

إنها لعبرة ليس لها مكان أحق من مكان الكلام على تاريخ فيلسوف

لو كان الاعتبار بالحوادث من عادات الإنسان ، بل من عادات المشتغلين بالحكمة من الناس ، لما صودر بعد ابن رشد كتاب واحد ، ولا آمن أحد بجدوى المصادرة في تفنيد الآراء .

فقد رزق ابن رشد أنصاراً ومعجبين من أصحاب الأديان الثلاثة لم يرزق مثلهم فيلسوف قبله ولا بعده ، وهو هو الذى كان له مصادرون ومضطهدون من أتباع كل دين وخدام كل سلطان ، ولو أن المصادرين عملوا قصداً وعمداً على نشر آرائه وشروحه لفاتهم بعض النجاح وأخطأهم بعض التدبير .

## ٤ ــ قوة الأثر

رزق ابن رشد حظاً آخر غير رُبعد الأثر واتساع مداه ، وهو قوة الأثر وعمق البحث فيه وشدةً الخلاف عليه .

فربما كان ُبعد الأثر واتساع مداه مسألة مسافات وأبعاد ، ولكن قوة الأثر وعمق البحث فيه وشدة الخلاف عليه شئ آخر يقاس بدوافع الحياة والحركة النفسية ولا يقاس بالسنين والأمكنة .

هو شيء في آفاق النفوس والعقول ، وليس في آفاق الفضاء أو صفحات الأوراق . وقد رزق ابن رشد من هذا الحظ النادر أوفى نصيب ، فما ظهرت فلسفته في مكان إلا انتصب فيه ميدان كفاح ، وكان الكفاح عنيفاً والاستبسال فيه من الجانبين على غايته في مجال الرأى والعقيدة .

فلم يحفظ لنا تاريخ الفكر مساجلة بين حكيمين فى قوة المساجلة التى دارت بين ابن رشد والغزالى ومضاء سلاحها ونفاذ حججها وبراهينها ، ثم تمت هذه المساجلة برد الإمام ابن تيمية ( ٦٦١ – ٧٢٨ هـ = ١٢٦٣ – ١٣٢٨ م )

الذى ناقش فيه براهين «مناهج الأدلة » ووضع لعلم المنطق الإسلامى كتاب الرد على المنطقيين أو الرد فى الحقيقة على العلوم الحديثة فى زمانه، ومنها حساب الكواكب والنجوم.

ودامت هذه المعركة بين الفقهاء والمتكلمين والفلاسفة إلى القرن التاسع للهجرة والقرن الخامس عشر للميلاد ، فعهد السلطان محمد الفاتح العماني إلى عالم زمانه خوجه زاده ( المتوفى سنة ٨٩٣ للهجرة ) بالموازنة بين كتاب « تهافت الفلاسفة » للغزالي وكتاب « تهافت التهافت » لابن رشد ، فوضع في ذلك كتابه المشهور ، وهو مطبوع بالقاهرة مع الكتابين في مجلد واحد .

أما فى أوربة فلم تنقطع المناقشة فى الفلسفة الرشدية من القرن الثالث عشر الله التؤلف القرن السادس عشر على يد المؤرخ الباحث إرنست رينان ( ١٨٢٣ – ١٨٩٢ ) صاحب كتاب حياة المسيح وكتاب ابن رشد والرشدية وغيرهما من كتب البحث والتاريخ .

وشملت المعركة معسكر اللاهوت المسيحي ومعسكر اللاهوت الإسرائيلي • في وقت واحد .

فعلى الرغم من تحريم المجمع الكنسى لهذه المباحث فى أوائل القرن السادس عشر (١٥١٢) ظلت المعركة محتدمة طوال ذلك القرن ولم تزل كذلك حتى اختتمت بالمساجلة الكبرى بين المتفلسفين الإيطاليين أشليني Achillini وبومبوناتسي Pomponatzzi ، ولولا نشأة المباحث العلمية الحديثة وانصراف العقول إليها بعد القرن السابع عشر لما انقطع ذلك السجال .

وتتابعت فى العالم الإسرائيلى مساجلات كهذه أو أشد منها عنفاً كان المعارضون فيها لابن رشد يستندون إلى كتاب الغزالى «تهافت الفلاسفة» فى الرد عليه.

ونحسب أن سر هذه القوة فى معارك الفلسفة الرشدية أنها اشتملت على مباحث ترتبط بالعقائد الدينية، وأنها ظهرت عند نهاية عصر التقليد وبداية عصر الاجتهاد، فكان لها شأنها عند الأحبار والعلماء، وبين المقلدين والمجتهدين.

وقد شاءت لهذه الفلسفة « قوتها الحيوية » أن تعاود الظهور بيننا في الشرق

العربى ، وفى أوائل القرن العشرين ، فدارت حولها مساجلة طويلة بين الأستاذ الإمام محمد عبده والأديب الألمعى فرح أنطون صاحب مجلة الجامعة ، وكانت هذه المساجلة فى حينها حديث المحافظين والمجددين بين أبناء البلاد العربية والإسلامية من مراكش إلى التخوم الهندية .

ولعل هذه المساجلة تهدينا إلى أسباب اتساع الخلف وانفراج مسافته بين المتناقشين في هذه المسائل وأشباهها ، فإن اتساع الخلف بينهم إنما يأتى على الأغلب الأعم من اختلاف المراجع التي يعتمدون عليها ، وهذا الذي حدث في مناقشة الأستاذ الإمام والأستاذ فرح أنطون ، فلم يكن أحدهما يعتمد على مراجع والآخر في مسألة من مسائل الفلسفة الرشدية أو الفلسفة الإسلامية على التعميم .

قال الأستاذ الإمام: « وأما العقل الأول فليس كما تقول الجامعة ، فإن العقل الأول جوهر مجرد عن المادة ، وهو أول صادر عن الواجب ، وقد صدر عنه الفلك التاسع المسمى عندهم بالفلك الأطلس ، ونفس ذلك الفلك تدبر حركاته الجزئية ، وعقل آخر هو العقل الثانى ، وعن هذا العقل الثانى صدر الفلك الثامن المسمى عندهم بالعقل الفعال أو العقل الفياض ، وعن هذا العقل العقل صدرت المادة العنصرية وإليه يرجع ما يحدث في عالمها » .

وهذا كله صحيح بالنسبة إلى فلاسفة الإسلام فى المشرق على الجملة ، ولكن ابن رشد كان يعتمد على شرح أرسطو مباشرة ويفسره برأيه لا بآراء الفلاسفة المشرقيين ، ويقول من كتاب «تهافت التهافت» فى مسألة تعدد العقول : «ولسنا نجد لأرسطو ولا لمن شهر من قدماء المشائين هذا القول الذى نسب إليهم إلا لفرفريوس الصورى(١) صاحب مدخل علم المنطق ، والرجل لم يكن من حذاقهم ».

آما الأستاذ فرح أنطون فكان جل اعتماده على تخريجات رينان، ولم يتوسع في الاطلاع على كتاب التهافت وغيره توسع استقصاء. وقد صرح بذلك حيث

<sup>(</sup>١) فيلمسوف من مدرسة أفلوطين ولد سنة ٢٣٢ وتوفى سنة ٣٠٤ للميلاد ، وكتابه فى مدخل المنطق هو الذى ترجمه بوثيوس (٢٠٠ – ٢٥٠ ميلادبة ) ونقل به منطق أرسطو إلى أو ربة .

قال: «... لامناص للكاتب العربى اليوم من أخذ تلك الفلسفة عن الإفرنج أنفسهم ... فأخذنا كتاباً للمستر مولر عنوانه: فلسفة ابن رشد ومبادئه الدينية ، وكتاباً آخر عنوانه: ابن رشد وفلسفته وهو للفيلسوف رينان المشهور . ».

فقد كانت المصادر إذن مختلفة ، وكان أكثرها مرويًّا عن صاحبه مأخوذاً من خلاصة كلامه ، ولو توحدت المصادر مع حسن النية لما تباعدت بين المتناظرين في هذه المسألة ، ولا في غيرها ، شقة الخلاف .

وليمام الفهم للعوامل التي تبعث القوة في هذه المساجلات ، نرجع إلى عهد هذه المساجلة الأخيرة ، وهي كسابقاتها تجمع بين مسائل الفلسفة ومسائل الدين — فإنها بدأت في أوائل القرن العشرين (سنة ١٩٠٢) أى حملي مفترق الطريق بين عهد التقليد وعهد الاجتهاد ، وفي إبان الحركة التي أيقظت العقول لمواجهة الحياة في العصر الحديث . ١

#### ٥ \_ خاتمة

إلى هنا تنتهى الصورة التى أردنا أن نبر زها للشارح الكبير ، ونرجو أن نكون قد أبرزنا بها صورة صحيحة لعقل ابن رشد فى شتى مشاركاته ، وهى الفلسفة والطب والفقه ، وما يتخللها من معارف موزعة كالعلم الطبيعى وما إليه فى زمانه .

وهذه الصورة صحيحة فيما نرجو إذا كانت قد صورت عقل ابن رشد فى أحسن عمله ، وهو عقل قد امتاز بصدق الفهم وجودة الاستيعاب والأمانة فى التعلم والتعلم .

لقد كان من تمام فهمه أنه شغله بما يحسنه ويسمو به على نظرائه"،" فلا جرم كان شغله الأكبر بالشرح والتحصيل ، ولم يشغل نفسه كثيراً بالابتداع والابتكار .

وقد كان لفيلسوفنا عقل يغلب عليه المنطق والبحث العلمى ، ويقل فيه نصيب النظر الصوفى الذى تروعه رهبة المجهول ، كأنه يشعر به عن كثب ، ويشعر به على الدوام .

وهذه خصلة تظهر لنا فى كثير من المناقشات بينه وبين الغزالي ، فإن ابن رشد لا يقصر عن الغزالي فى شيء من الاحتمالات المنطقية والتقديرات العقلية . ولكن الغزالي الصوفى يحس شيئاً و راء ذلك ويضعه فى ميزانه عند تفكيره ، وإن لم يحصره بالدقة التي م تحصر بها جميع المعقولات مما لا يحيطه الغيب ولا يظلل عليه الخفاء .

ولولا هذه الخصلة فى عقل ابن رشد لما خطر له ، كما قال فى صدر شروحه على كتاب ما بعد الطبيعة ، أن أرسطو « ريظن » أنه قد أدرك الحقيقة كلها فى هذا الجانب من بحثه ، ولكنه كان صاحب عقل منطقى علمى يقف عند حدود ، ما ، يعرف ، ومن أمانته لما يعرف أنه ترك التصوف لذويه ، ولم يجعله عرفاناً ميسراً لكل من يدعيه .

عقل الشارح الفاهم الأمين غير مدافع .

ذلك مكانه في تاريخ الفكر الإنساني ، وقد بلغ به قصارى أثره ، وغاية قدره ، وإنه لأثر كبير وقدر عظيم .

## الفصل الر**ابع**

# منتخباتمن آشارابن رسيد

تشتمل المنتخبات من آثار ابن رشد في الصفحات التالية على مقتبسات من كتاباته في الموضوعات التي كانت له فيها مشاركة كبيرة ؛ وهي الفلسفة والطب والشريعة .

ونتحرى فى هذه المقتبسات أن تكون نماذج لطرائقه المختلفة فى الكتابة ؛ وهى التأليف والتفسير والتلخيص ، ونبقى فى عبارته على الأخطاء اللغرية ، وهى قليلة .

ولابن رشد فى موضوع الفلسفة ، والحكمة الإلهية ، مؤلفات وتفسيرات وتلخيصات ، اقتبسنا نموذجاً لكل منها فى الصفحات التالية .

كما اقتبسنا نموذجاً للتلخيص والتفسير في موضوع الطب ، وقد كانت ملخصاته في هذا الموضوع « تأليفات ملخصة » أو « ملخصات مؤلفة » ، لأنها تأليف يعتمد فيه على معلوماته معززة بتجاربه ، فهوطريقة وسط بين التأليف والتلخيص .

أما الشريعة فالمقصود بما اقتبسناه دلالته على إحاطة الفيلسوف بمذاهبها المتعددة ، فليست حكمته الإلهية حكمة رجل خلومن العلم بفقه الدين وأصول الشريعة ، بل هي حكمة عالم ديني عريق في هذه المعرفة ، سبقه إلى تحصيلها أبوه وجده ، وكان كل منهم علماً في الفقه والقضاء.

وألزم ما يلزم الاطلاع عليه بين يدى فلسفة ابن رشد هو منهاجه فى الاستدلال والتأويل ، وفى التوفيق بين مسائل الفلسفة ومسائل العقيدة ، ويبين منهاجه هذا مما اقتبسناه من كتابه « فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال» ، وكتابه « الكشف عن مناهج الأدلة فى عقائد الملة » ، وها رسالتان صغيرتان مطبوعتان بالقاهرة .

ويلاحظ أن التأويل عنده من واجب الحكيم ،أو من حقه ، على شريطة العلم والقدرة على استقصاء أحكام الشريعة ، وذلك واضح من هذه السطور :

# ۱ بن رشد الفیلسوف حدود التأویل

« إذا كان هذا هكذا فإن أدّى النظر البرهاني إلى نحوِمًا من المعرفة

بموجود من ، فلا يخلو ذلك الموجود أن يكون قد سُكت عنه في الشرع أو عرق به ، فإن كان مما سكت عنه فلا تعارض هناك ، وهو بمنزلة ما سُكت عنه من الأحكام فاستنبطها الفقيه بالقياس الشرعي .

و إن كانت الشريعة نطقت به فلا يخلو ظاهر النطق أن يكون موافقاً لما أدى إليه البرهان فيه أو مخالفاً ، فإن كان موافقاً فلا قول هناك ، و إن كان مخالفاً طُلب هناك تأويله .

ومعنى بالتأويل هو إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة المجازية ، من غير أن يخل ذلك بعادة لسان العرب فى التجوز من تسمية الشيء بشبيهه أو سببه ، أو لاحقه ، أو مقارنه ، أو غير ذلك من الأشياء التي عُوّدت فى تعريف أصناف الكلام الجازى .

و إذا كان الفقيه يفعل هذا في كثير من الأحكام الشرعية ، فكم بالحرى أن يفعل ذلك صاحب العلم بالبرهان ؟

فإن الفقيه إنما عنده قياس ظنى ، والعارف بالبرهان عنده قياس يقينى . ونحن نقطع قطعاً أن كل ما أدى إليه البرهان وخالفه ظاهر الشرع فذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربى . وهذه القضية لا يشك فيها مسلم ، ولا يرتاب بها مؤمن ، وما أعظم ازدياد اليقين بها عند من زاول هذا المعنى وجربه ، وقصد هذا المقصد من الجمع بين المعقول والمنقول . بل نقول إنه ما من منطوق به في الشرع مخالف بظاهره لما أدى إليه البرهان إلا إذا اعتبر الشرع وتُصفحت سائر أجزائه و بحد في ألفاظ الشرع ما يشهد بظاهره لذلك التأويل أو يقارب أن يشهد .

ولهذا المعنى أجمع المسلمون على أنه ليس يجب أن تُحمل ألفاظ الشرع كلها على ظاهرها ، ولا أن تخرج كلها من ظاهرها بالتأويل ، واختلفوا فى المأوّل منها وغير المأول .

فالأشعريون مثلاً يتأولون آية الاستواء وحديث النزول ، والحنابلة تحمل ذلك على ظاهره . والسبب في ورود الشرع فيه الظاهر والباطن هو اختلاف فطر الناس وتباين قرائحهم في التصديق ، والسبب في ورود الظواهر المتعارضة فيه هو تنبيه الراسخين في العلم على التأويل لم لجامع بينها . الظواهر المعنى وردت الإشارة بقوله تعالى : ( هو الذي أنزل عليك فإلى هذا المعنى وردت الإشارة بقوله : ( والراسخون في العلم )(١) »

إلى أن يقول :

« هذا النحو من الظاهر إن كان في الأصول فالمتأوّل له كافر ، مثل من يعتقد أنه لا سعادة أخروية ها هنا ولا شقاء ، وأنه إنما قُصد بهذا القول أن يسلم الناس بعضهم من بعض في أبدانهم وحواسهم ، وأنها حيلة ، وأنه لا غاية للإنسان إلا وجوده المحسوس فقط . وإذا تقرر هذا فقد ظهر لك في قولنا إن ها هنا ظاهراً في الشرع لا يجوز تأويله ، فإن كان تأويله في المبادئ فهو كفر ، و إن كان فيا بعد المبادئ فهو بدعة . وها هنا أيضاً ظاهر يجب على أهل البرهان تأويله ، وحملهم إياه على ظاهره وها هنا أيضاً ظاهر يجب على أهل البرهان تأويله ، وحملهم إياه على ظاهره

<sup>(</sup>١) « هوالذى أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات ، فأما الذين فى قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون فى العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا وما يذكر إلا أولو الألباب . »

كفر ، وتأويل غير أهل البرهان له وإخراجه عن ظاهره كفر فى حقهم أو بدعة . ومن هذا الصنف آية الاستواء وحديث النزول ، ولذلك قال عليه الصلاة والسلام فى السوداء إذا أخبرته أن الله فى الساء : أعتقها فإنها مؤمنة . إذْ كانت ليست من أهل البرهان . » .

ثم قال :

« الناس على ثلاثة أصناف : صنف ليس هو من أهل التأويل أصلاً ، وهم الخطابيون الذين هم الجمهور الغالب ، وذلك أنه ليس يوجد أحدث سليم العقل يعرى من هذا النوع من التصديق .

وصنف هو من أهل التأويل الجدليّ ، وهؤلاء هم الجدليون بالطبع فقط ، أو بالطبع, والعادة .

وصنف هو من أهل التأويل اليقيني ، وهؤلاء هم البرهانيون بالطبع والصناعة ، أعنى صناعة الحكمة ، وهذا التأويل لا ينبغي أن 'يصرَّح به لأهل الجدل فضلا عن الجمهور ، ومتى صرح بشيء من هذه التأويلات لمن هو من غير أهلها — وبخاصة التأويلات البرهانية لبعدها عن المعارف المشتركة — أفضى ذلك بالمصرِّح له والمصرِّح إلى الكفر . والسبب في ذلك أن مقصوده إبطال الظاهر عند من هو من أهل الظاهر ، وإثبات المأوّل ، فإذا أبطل الظاهر عند من هو الظاهر من أهل ولم يثبت المأوّل عنده أداه ذلك إلى الكفر إنْ كان في أصول الشريعة .

فالتأويلات ليس ينبغى أن يصرح بها للجمهور ، ولا يثبت في الكتب الخطابية والجدلية » .

## التصوف

ورأيه فى المعرفة التى يمكن أن تدرك بالتصوف بين فى كتاب « الكشف عن مناهج الأدلة » حيث يقول :

« أما الصوفية فطرقهم في النظر ليست طرقاً نظرية ، أعنى مركبة من مقدمات وأقيسة ، وإنما يزعمون أن المعرفة بالله و بغيره من الموجودات شيء 'يلقي في النفس عند تجريدها من العوارض الشهوانية و إقبالها بالفكرة على المطلوب . ويحتجُّون لتصحيح هذا بظواهر من الشرع كثيرة ، مثل قوله تعالى : ( والقوا الله ويعلم الله ) ومثل قوله تعالى : ( والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا ) ومثل قوله : (إن تتقوا الله يجعل لكم فرقانا ) إلى أشباه لذلك كثيرة 'يظن أنها عاضدة لهذا المعنى . ونحن نقول : إن هذه الطريقة — وإن سلمنا وجودها — فإنها ليست عامة للناس بما هم ناس ، ولوكانت هذه الطريقة هي المقصودة بالناس لبطلت طريقة النظر ، ولكان وجودها بالناس عبئاً .

والقرآن كله إنما هو دعاء إلى النظر والاعتبار ، وتنبيه على طرق النظر .

نعم لسنا ننكر أن تكون إماتة الشهوات شرطاً فى صحة النظر ، مثل
ما تكون الصحة شرطاً فى ذلك ، لا أن إماتة الشهوات هى التى تفيد
المعرفة بذانها ، وإن كانت شرطاً فيها ، كما أن الصحة شرط فى التعلم وإن
كانت ليست مفيدة له .

ومن هذه الجهة دعا الشرع إلى هذه الطريقة وحث عليها فى جملتها حثًا على العمل ، لا أنها كافية بنفسها كما ظن القوم » .

# البرهان العقلي على وجود الله

ثم انتقل من الكلام على طريقة المتصوفة إلى طريقة المعتزلة فقال :

« أما المعتزلة فإنه لم يصل إلينا فى هذه الجزيرة من كتبهم شىء نقف منه على طرقهم التى سلكوها فى هذا المعنى ، ويشبه أن تكون طرقهم من جنسٌ طرق الأشعرية .

. . . وإذا استقرى الكتاب العزيز وُجدت — أى أدلة وجود البارى — تنحصر فى جنسين: أحدهما طريق الوقوف على العناية بالإنسان وخلق جميع الموجودات من أجلها، ولنسم هذه دليل العناية .

والطريقة الثانية ما يظهر من اختراع جواهر الأشياء مثل اختراع الحياة في الجماد ، والأدراكات الحسية والعقل ، ولنسم هذه دليل الاختراع . فأما الطريقة الأولى فتبنى على أصلين : أحدها أن جميع الموجودات التي هاهنا موافقة لوجود الإنسان ، والأصل الثانى أن هذه الموافقة هي ضرورة من قبل فاعل قاصد لذلك مريد ، إذ ليس يمكن أن تكون هذه الموافقة بالاتفاق .

... فقد بان من هذه الأدلة على وجود الصانع أنها منحصرة في هذين الجنسين : دلالة العناية ودلالة الاختراع ، وتبين أن هاتين الطريقتين ها بأعيانهما طريقة الحواص . وطريقة الجمهور . وإنما الاختلاف بين المعرفتين في التفصيل ، أعنى أن الجمهور يقتصرون من معرفة العناية والاختراع على ما هو مدرك بالمعرفة الأولى المبنية على علم الحس ، وأما العلماء فيزيدون من

على ما يدرك من هذه الأشياء بالحس ما يدرك بالبرهان ، أعنى من العناية والاختراع ، حتى لقد قال بعض العلماء إن الذى أدركه العلماء من معرفة أعضاء الإنسان والحيوان هو قريب من كذا وكذا آلاف منفعة .

و إذا كان هذا هكذا فهذه الطريقة هي الطريقة الشرعية والطبيعية ، وهي التي جاءت بها الرسل ونزلت بها الكتب .

والعلماء ليس يفضلونِ الجمهور في هذين الاستدلالين من قبل الكثرة فقط ، بل ومن قبل التعمق في معرفة الشيء الواحد نفسه ، فإف مثال الجمهور في النظر إلى المصنوعات التي ليس عندهم علم بصنعتها . . »

## المعجزة

أشرنا فى الكلام على أثر الفلسفة الرشدية إلى المشابهة بين رأى دافيد هيوم فى المعجزة ورأى ابن رشد ، وخلاصة رأى دافيد هيوم أن طريقة المعجزة غير طريقة البرهان ، وأن الحاسب إذا عرف — مثلا — أن مجموع اثنين واثنين أربعة لا تختلف حسبته لأنه يشهد بعد ذلك خارقة من الحوارق ، وأن الحاهل قد يرى الحيلة فتلتبس عليه بالمعجزة .

وإذا قوبل بين هذا الرأى وبين رأى ابن رشد فيما يلى بدا أن المشابهة بينهما أكبر من مشابهة المصادفة والاتفاق ، وقد نقلت فلسفة ابن رشد والمناقشات فيها إلى اللغة اللاتينية ، فليس من البعيد أن يكون دافيد هيوم قد اطلع على شيء منها في الترجمات اللاتينية ، ويتعزز هذا الظن إذا أضفنا إلى الكلام في المعجزة كلامه في الأسباب ، وقد كان الكلام في الأسباب موضع مناقشة بين ابن رشد والغزالى ، ترجمت كالها إلى اللاتينية .

أما رأى ابن رشد في المعجزة فخلاصته :

١ – أن وسيلة العارف إلى الإيمان بصدق النبي هي معرفة الحق في دعوته ، وليست هي رؤية .
 الحوارق .

٢ – أن المعجزة ممكنة ، لأن قدرة الله على عمل يعجز عنه الإنسان أمر لا ينكره مؤمن بالله .

٣ - أن المعجزة مقنعة على اعتبار أن المشاهد لها يرى أنها عمل لا يقدر عليه غير الإله ، فلا
 بد له إذن من الإيمان بالله قبل الإيمان بالإعجاز .

إ – أن الإسلام لم تكن من حجته المعجزات بل كانت معجزته آيات القرآن الكريم ، وفيه يقول تعالى : « وما منعنا أن نرسل بالآيات إلا أن كذب بها الأولون » .

وهذا هو نص كلامه من كتاب « الكشف عن مناهج الأدلة » :

« . . . ذلك أنه ليس يصح تصديقنا للذى ادّعى الرسالة عن الملك ، الا متى علمنا أن تلك العلامة التى ظهرت عليه هى علامة الرسل للملك ، وذلك ما يقول الملك لأهل طاعته : إن من رأيتم عليه علامة كذا من علاماتى الختصة بى فهو رسول من عندى ، أو بأن يُعرف من عادة الملك ألا تظهر تلك العلامات إلا على رسله . وإذا كان هذا هكذا فلقائل أن يقول : من أين يظهر أن ظهور المعجزات على أيدى بعض الناس هى العلامات الحاصة بالرسل ؟ فإنه لا يخلو أن يدرك ذلك بالشرع أو بالعقل ، وعال أن يدرك هذا بالشرع ، لأن الشرع لم يثبت بعد ، والعقل وعال أن يدرك هذا بالشرع ، لأن الشرع لم يثبت بعد ، والعقل أيضاً ليس ممكنه أن يحكم أن هذه العلامة هى خاصة بالرسل ، إلا أن يكون قد أدرك وجودها مرات كثيرة للقوم الذين يعترف برسالتهم ، ولم تظهر على أيدى سواهم .

وذلك أن ثبوت الرسالة ينبنى على مقدمتين : إحداها أن هذا المدعى الرسالة ظهرت على يديه المعجزة ، والثانية أن كل ما ظهرت على يديه معجزة فهو نبى .

فيتولد من ذلك بالضرورة أن هذا نبي .

فأما المقدمة القائلة إن هذا المدعى الرسالة ظهرت عليه معجزة ، فلنا أن نقول : إن هذه المقدمة تؤخذ من الحس ، يعد أن نسلم أن هاهنا

أفعالا تظهر على أيدى المخلوقين نقطع قطعاً أنها ليست تستفاد لا بصناعة غريبة من الصانع ، ولا بخاصة من الخواص ، وأن ما يظهر من ذلك ليس تخيّلا .

وأما المقدمة القائلة إن كل من ظهرت على يديه المعجزة فهو رسول ، فإنما تصح بعد الاعتراف بوجود الرسل ، و بعد الاعتراف بأنها لم تظهر قط إلا على من صحت رسالته .

و إنما قلنا إن هذه المقدمة لا تصح إلا ممن يعترف بوجود الرسالة ووجود العجزة لأن هذا طبيعة القول الخبرى ، أعنى أن الذى تبرهن عنده مثلا أن العالم محدث فلا بد أن يكون عنده معلومات بنفسه أن العالم موجود ، وأن المحدث موجوده » .

إلى أن يقول :

« . . . . فن هذه الأشياء ، يُرى أن المتكلمين ذهب عليهم هذا المعنى من وجه دلالة المعجز . . . . . . وليس فى قوة العقل العجيب الخارق للعوائد الذى يرى الجميع أنه إلهى أن يدل على وجود الرسالة دلالة قاطعة إلا من جهة ما يعتقد أن من ظهرت عليه أمثال هذه الأشياء فهو فاضل ، والفاضل لا يكذب ، بل إنما يدل على أن هذا رسول إذا سلم أن الرسالة أمر موجود ، وإنه ليس يظهر هذا الخارق على يدى أجد من الفاضلين الم موجود ، وإنه ليس يظهر هذا الخارق على يدى أجد من الفاضلين يدرك العقل ارتباطاً بينهما إلا أن يعترف أن المعجز فعل من أفعال الرسالة يدرك الغقل ارتباطاً بينهما إلا أن يعترف أن المعجز فعل من أفعال الرسالة كالإبراء الذى هو فعل من أفعال الطب ، فإنه من ظهر منه فعل الإبراء

دل على وجود الطب وأن ذلك طبيب . »

ثم يقول:

« وأنت تتبين من حال الشارع صلى الله عليه وسلم أنه لم يدعُ أحداً من الناس ولا أمة من الأمم إلى الإيمان برسالته وبما جاء به بأن قدم على يدى دعواه خارقاً من خوارق الأفعال ، مثل قلب عين من الأعيان إلى عين أخرى ، وما ظهر على يديه صلى الله عليه وسلم من الكرامات الخوارق وفإنما ظهرت في أثناء أحواله من غير أن يتحدى بها، وقد يدلك على هذا قوله تعالى : ( وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعا ) إلى قوله : ( قل سبحان ربى هل كنت إلا بشرا رسولا ) وقوله تعالى : ( وما منعنا أن نرسل بالآيات إلا أن كذب بها الأولون ) وأما الذي دعا به الناس وتحداهم به هو الكتاب العزيز، فقال تعالى : ( قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولوكان بعضهم لبعض ظهيرا ) وقال : ( فأتوا بعشر سور مثله مفتريات ) وإذا كان الأمر هكذا فخارقه صلى الله عليه وسلم الذى تحدى به الناس وجعله دليلا على صدقه فيما ادعى من رسالته هو الكتاب العزيز » .

ثم يقول :

« . . . قال عليه السلام منبهاً على هذا المعنى الذى خصه الله به : ما من نبى من الأنبياء ، إلا وقد أوتى من الآيات ما على مثله آمن جميع البشر ، وإنماكان الذى أوتيته وحيا ، وإنى لأرجو أن أكون أكثرهم تبعاً يوم القيامة . وإذكان هذاكله كما وصفنا فقد تبين لك أن دلالة

القرآن على نبوته صلى الله عليه وسلم ليست مى مثل دلالة انقلاب العصا حية على نبوة موسى عليه السلام ، ولا إحياء الموتى على نبوة عيسى . . فإن تلك وإن كانت أفعالا لا تظهر إلا على أيدى الأنبياء ، وهي مقنعة عند الجمهور ، فليست تدل دلالة قطعية إذا انفردت ، إذ كانت ليست فعلا من أفعال الصفة التي بها سمى النبي نبيًّا ، وأما القرآن فدلالته على هذه الصفة هي مثل دلالة الإبراء على الطب، ومثال ذلك لو أن شخصين ادَّعيا الطب فقال أحدها : الدليل أني أسير على الماء ، وقال والآخر : الدليل أني أبرى المرضى ، فمشى ذلك على الماء وأبرأ هذا المرضى ، لكان تصديقنا بوجود الطب للذي أُبرأ المرضى ببرهان ، وتصديقنا بوجود الطب للذى مشى على الماء مقنعاً من طريق الأولى والأحرى . ووجه الظن للذي يعرض للجمهور ذلك أن من قدر على المشي على الماء الذي ليس من وضع البشر فهو أولى أن يقدر على الإبراء الذي هو من صنع البشر »

وقد ختم الفيلسوف كلامه عن المعجزة بالتفرقة بين إقناع الحارقة و إقناع البرهان ، وكور هذا المعنى في رده على الإمام الغزالي حيث يقول :

« وليعرف أن طريق الخواص فى تصديق الأنبياء طريق آخر قد نبة عليه أبو حامد فى غير ما موضع ، وهو الصادر عن الصفة التى بها سُمى النبيّ نبيًا ، الذى هو الإعلام بالغيوب ووضع الشرائع للوافقة للحق والمفيدة من الأعمال ما فيه سعادة جميع الخلق . . »

#### ما بعد الطبيعة

كتاب ما بعد الطبيعة أهم كتب أرسطوالتي اختارها ابن رشد الشرح والتفسير ، تدل إشاراته إلى الكتب السابقة على أن المعلم الأول قد درس موضوعه بعد نضجه وتكرار النظرفيه ، فضلا عن اسم الكتاب الذي يفيد أنه مكتوب بعد الفراغ من كتاب الطبيعيات .

والترجمة التى شرحها ابن رشد وفسرها دقيقة فى جوهرها تكاد أن تكون حرفية عند المقارنة بينها وبين التراجم المنقولة عن اليونانية ، وأكثر ما يلاحظ عليها أنها لا تلتفت إلى الطرائف اللفظية التى هى أشبه بالحقية منها بصميم المعنى، ومثال ذلك فى الفقرة التى ننقلها ، بعد، أن أرسطو يقصد بالباب أن كل إنسان يستطيع أن يصل إليه ولكن ليس كل إنسان قادراً على أن يصيب منه هدفاً بعينه ، وهذا هو نص العبارة باللغة الإنجليزية :

Since the truth seems to be like the proverbial door which no one can fail to hit, in this respect it must be easy, but the fact that we have a whole truth and not the particular part we aim at shows the difficulty of it (1).

وتؤخذ على الترجمة أيضاً عسلطة لا ضرورة لها ، ومن أمثلتها فى العبارة المتقدمة قول المترجم « . . إن كان أدرك شيئاً منه فإنما أدرك يسيراً ، فإذا جمع ما أدرك منه من حميع من أدرك ما أدرك منه كان للمجتمع من ذلك مقدار ذو قدر ، فيجب أن يكون سهلا من هذه الجهة » . .

ومحصل ذلك أننا لو أخذنا من كل من أدرك يسيراً من الحق ما أدركه اجتمع من ذلك قدر ليس باليسير .

ونحن مختارون فيما يلى أول عبارة من الكتاب فسرها ابن رشد للدلالة على طريقته فى التفسير ، وهى طريقة تجمع بين تفسير اللفظ وتفسير المعى وتفسير الفكرة الفلسفية التى ينطوى عليها ذلك المعى، ولكنه لم يسلم من بعض العيوب التى ألمعنا إليها .

افتتحت ترجمة إسحاق (٢) بالعبارة التالية :

« إن النظر في الحق صعب من جهة ، سهل من جهة ، والدليل على ذلك أنه لم يقدر أحد من الناس على البلوغ فيه بقدر ما يستحق ، ولا ذهب على الناس كلهم ، لكن واحد واحد من الناس تكلم في الطبيعة ،

<sup>(</sup>۱) طبعة أكسفورد بإشراف روس Ross

<sup>(</sup>٢) تنسب الترجمة إلى إسحاق بن حنين ( ٨٣٠ – ٩١١ )

وواحد واحد منهم إما أن يكون لم يدرك من الحق شيئاً ، وإما إن كان أدرك شيئاً منه فقد أدرك يسيراً ، فإذا بُجع ما أدرك منه من جميع من أدرك ما أدرك منه كان للمجتمع من ذلك مقدار قدر ، فيجب أن يكون سهلاً من هذه الجهة ، وهي الجهة التي من عادتنا أن نتمثل فيها بأن نقول : إنه ليس أحد يذهب عليه موضع الباب من الدار ، ويدل على صعوبته أنه لم يمكن أن يدرك بأسره ولا جزء عظيم منه ، وإذا كانت الصعوبة من جهتين فخليق أن يكون إنما استُصعب لا من وجهة الأمور بأعيانها ، لكن سبب استصعابها إنما هو منا ، وذلك أن حال العقل في النفس منا عند ما هو في الطبيعة في غاية البيان — يشبه حال عيون الخفاش عند ضياء الشمس »

وقد فسر ابن رشد هذه العبارة فقال :

لماكان هذا العلم هو الذى يفحص عن الحق بإطلاق و أخذ يعرف حال السبيل الموصلة إليه فى الصعوبة والسهولة . إذ كان من المعروف بنفسه عند الجميع أن ها هنا سبيلا تفضى بنا إلى الحق ، وأن إدراك الحق ليس بممتنع علينا فى أكثر الأشياء ، والدليل على ذلك أننا نعتقد اعتقاد يقين أنا قد وقفنا على الحق فى كثير من الأشياء ، وهذا يقع به اليقين لمن زاول علوم اليقين .

ومن الدليل أيضاً على ذلك ما نحن عليه من التشوق إلى معرفة الحق ، فإنه لوكان إدراك الحق ممتنعاً لكان الشوق باطلاً ، ومن المعترف به أنه ليس ها هنا شيء يكون في أصل الجبلة والخلقة وهو باطل .

فلما كان من المعترف به — وبخاصة عند من وصل إلى هذا العلم — أن لنا سبيلاً إلى معرفة الحق ، أخذ يعرّف حال هذه السبيل في الوعورة والسهولة فقال : " إن النظر في الحق صعب من جهة سهل من جهة ".

ثم أخذ يحتج لوجود هاتين الصفتين في هذه السبيل فقال: "والدليل على ذلك أنه لم يقدر أحد من الناس على البلوغ منه بقدر ما يستحق ولا ذهب على الناس كلهم ، والدليل : أما على صعوبته فإنه لم يُلف واعد من الناس وصل منه — دون مشاركة غيره له في الفحص — إلى القدر الواجب في ذلك ، وأما على سهولته فالدليل عليها أنه لم يذهب على الناس كلهم ، لأنه — ولو وجدنا كل من بلغنا زمانه لم يقف جميعهم على الحق ولا على شيء له قدر من ذلك — لكُنّا نرى أنه عسر ولم نقض بالامتناع لمكان طول الزمان المحتاج إلى الوقوف فيه على الحق ، فكان قصر الزمان الذي و قف فيه على الحق ، إما كله وإما فقدر منه ، يؤذن بسهولته ".

ولما ذكر هذا من أحوال الناس أخذ يذكر عن حال الناس فى ذلك الزمن الذى وصل إليه خبره فقال : "لكن واحد واحد تكلم فى الطبيعة ، وواحد واحد منهم إما أن يكون لم يدرك من الحق شيئاً وإما إن كان أدرك شيئاً منه فإنما أدرك اليسير ، فإذا أدرك ما جمع منه من جميع من أدرك ما أدرك منه كان للمجتمع من ذلك مقدار ذو قدر ".

يريد : وإنما قلنا هذا الذي قلنا في نحو إدراك الحق لأننا لما تصفحنا حال من كان قبلنا في العلوم ممن وصلنا خبرهم وجدناهم أحد رجلين : إما

رجل لم يدرك من الحق شيئا وإما رجل أدرك منه شيئاً يسيراً ، ولما أخبر بهذا قال : " فقد يجب أن يكون سهلا من هذه الجهة ، وهى الجهة التي من عادتنا أن نتمثل فيها بأن نقول : إنه ليس أحد يذهب عليه موضع الباب من الدار ".

يريد: وإذا تقرر أنه سهل من جهة وصعب من جهة ، فقد يجب أن يكون سهلا من هـذه الجهة ، وهي أنه في كل جنس من أجناس الموجودات أشياء تتنزل منها منزلة باب الدار من الدار ، فإنها لا تخفي على أحد كما لا يخفى موضع باب الدار على أحد ، وهذه هي المعارف الأول التي لنا بالطبع في كل جنس من أجناس الموجودات .

ولما ذكر جهة السهولة أعاد ذكر جهة الصعوبة فقال: "ويدل على صعوبته أنه لم يمكن أن يُدرك بأسره ولا جزء عظيم منه " يريد: من أول الزمان الذي وصله خبره إلى زمانه، وكأنه إشارة منه إلى أنه أدرك الحق أو أعظمه، وأن الذي أدرك منه مَن كان قبله بالإضافة إلى ما أدرك هو منه هو جزء قليل، إما كل الحق وإما أكثر الحق، والأولى أن يُظن أنه أدرك الحق كله، أعنى بكل الحق القدر الذي في طبع الإنسان أن يدركه بما هو إنسان.

ثم قال: "وإذا كانت الصعوبة من جهتين فخليق أن يكون إنما استُصعب لا من جهة الأمور بأعيانها ، لكن سبب استصعابها إنما هو منا ، وذلك أن حال العقل في النفس منا عند ما هو في الطبيعة في غاية البيان يشبه حال عيون الخفاش عند ضياء الشمس ".

يريد: وإذا كانت صعوبة إدراك الموجودات توجد في وجهين فخليق أن تكون الصعوبة في الأشياء التي في الغاية من الحق — وهو المبدأ الأول والمبادئ المفارقة (١) البريئة من الهيولي — من قبلنا نحن لا من قبلها في أنفسها ، وإنما كان ذلك كذلك لأنه لما كانت مفارقة كانت معقولة في أنفسها بالطبع ، ولم تكن معقولة بتصييرنا إياها معقولة ، لأنها في أنفسها معقولة كال الصور الهيولانية على ما تبين في كتاب النفس ، وذلك أني المصعوبة في هذه هي من قبلها أكثر مما هي من قبلنا .

ولما كانت حال العقل من المعقول حال الحس من المحسوس ، شبّه قوة العقل منا بالإضافة إلى إدراك المعقولات البريئة من الهيولى بأعظم المحسوسات التي هي الشمس - إلى أضعف الأبصار وهو بصر الخفاش ، لكن ليس يدل هذا على امتناع تصور الأمور المفارقة كامتناع النظر إلى الشمس على الخفاش ، فإنه لو كان ذلك كذلك لكانت الطبيعة قد فعلت باطلاً بأن صيرت ما هو في نفسه معقول بالطبع للغير - ليس معقولا لشيء من الأبصار . » الأشياء ، كما لو صيرت الشمس ليست مدركة لبصر من الأبصار . »

# الحياة الكاملة حركة

والعبارة التى تقدمت مثال صالح لأسلوبه فى الشرح ، ويلحق بالشرح أسلوبه فى المناقشة لبيان فكرة، أو الدفاع عنها ، ونختار له مثالين من مناقشاته للغزالى فى حركة السماء . وفى حقيقة الأسباب . والمناقشة فى حركة السهاء قائمة على قول الأقدمين إن الأجرام السهاوية تتحرك ولا تسكن لأنها

<sup>(</sup>١) المعانى المفارقة هىما نسميه بالمعانى المجردة ، وقد كانت عندهم فكراً محضاً ، فن الواجب إذن أن يدركها الفكر في سهولة لولا عوائق الجسد ، أو الهيولي .

« حيوانات » روحانية ، و إنما يعرض السكون للحى المادى من جهة فساد الجسد ، ولهذا تطلب الأجرام الساوية الحركة حيث تكون ، ويتم لها كمال الحياة بتمام الحركة .

فقال الغزالى ساخراً بهذا القول : « إن طلب الاستكمال بالكون فى كل أين يمكن أن يكون له - حماقة لا طاعة !

وما هذا إلا كإنسان لم يكن له شغل وقد كنى المؤنة فى شهواته وحاجاته ، فقام وهو يدور فى بلد أو فى بيت، و يزيم أنه يتقرب إلى الله تعالى، وأنه يستكمل بأن يحصل لنفسه الكون فى كل مكان أمكن ، وزيم أن الكون فى الأماكن ممكن له ، وليس يقدر على الجمع بينها بالعدد فاستوفاه بالنوع ، فإن فيه استكمالا وتقربا ، فيسفه عقله و يحمل على الحاقة، ويقال : الانتقال من حيز إلى حيز ، ومن مكان إلى مكان ، ليس كمالا يعتد به ، أو يتشوف إليه ، ولا فرق بين ما ذكروه وبين هذا »

قال ابن رشد يرد على كلام الغزالى :

« قد يظن أن هذا الكلام لشخصه يصدر عن أحد رجلين : إما رجل جاهل ، وإما رجل شرير ، وأبو حامد مبرّأ من هاتين الصفتين .

ولكن قد يصدر من غير الجاهل قول جاهلي ، ومن غير الشرير قول شريرى ، على جهة الندور ، ولكى يدل هذا على قصور البشر فيا يعرض لهم من الفلتات . فإنه إن سلمنا لابن سينا أن الفلك يقصد بحركته تبديل الأوضاع ، وكان تبديل أوضاعه من الموجودات التى هاهنا هو الذي يحفظ وجودها بعد أن يوجدها ، وكان هذا الفعل منه دائماً — فأى عبادة أعظم من هذه العبادة ؟ لو أن إنسانا تكلف أن يحرس مدينة من المدن من عدوها بالدوران حولها ليلاً ونهاراً — أما كنا نرى أن هذا الفعل من أغظم الأفعال قربة إلى الله تعالى ؟ أما لو فرضنا حركة هذا الرجل حول المدينة للغرض الذي حكى هو عن ابن سينا من أنه هذا الرجل حول المدينة للغرض الذي حكى هو عن ابن سينا من أنه لا يقصد في حركته إلا الاستكال بأينات غير متناهية لقيل فيه إنه رجل

مجنون ، وهذا هو معنى قوله سبحانه : ( إنك لن تخرق الأرض ولن تبلغ الجبال طولا).

أما قوله: " إنه لما لم يمكنها استيفا. الآحاد بالعدد أو جميعها استوفتها بالنوع " فإنه كلام مختل غير مفهوم . »

# الأسباب

أما مسألةٍ الأسباب فالمعلوم أن الغزالى يرى أن الأسباب ظواهر تقارن المسببات وليست هى علمها ، وهو رأى يوافقه عليه العلم الحديث الذى يكتنى بوصف الظواهر ولا يدعى استقصاء عللها ، وقد أجل الغزالى رأيه هذا في كتابه «تهافت الفلاسفة » حيث قال :

"الاقتران بين ما يُعتقد في العادة سبباً وما يُعتقدمسبّبا، ليس ضروريّا عندنا. بل كل شيئين ليس هذا ذاك ولا ذاك هكذا، ولا إثبات أحدها متضمناً لإثبات الآخر، ولا نفيه متضمن لنني الآخر، فليس من ضرورة وجود أحدها وجود الآخر، ولا من ضرورة عدم أحدها عدم الآخر: مثل الرى والشرب، والشبع والأكل، والاحتراق ولقاء النار، والنور وطاوع الشمس، والموت وحز الرقبة، والشفاء وشرب الدواء، وإسهال البطن واستعال المسهل، وهلمّ جرًّا . . . إلى كل المشاهدات من المقترنات في الطب والنجوم والصناعات والحرف، و إن اقترانها لما سبق من تقدير الله سبحانه خلقها على التساوق، لا لكونه ضروريا في نفسه غير قابل للفوت، بل لتقدير.

وفى المقدور خلق الشبع دون الأكل وخلق الموت دون حز الرقبة ، و إدامة الحياة مع حز الرقبة ، وهلم جراً إلى جميع المقترنات .

وأنكر الفلاسفة إمكانه وادعوا استحالته .

وقال ابن رشد يرد عليه :

«أما إنكار وجود الأسباب الفاعلة التي تشاهد في المحسوسات فقول سفسطائي، والمتكلم بذلك إما جاحد بلسانه لما في جنانه، وإما منقاد لشبهة سفسطائية عرضت له في ذلك ، ومن ينفي ذلك فليس يقدر أن يعترف أن كل فعل لا بد له من فاعل .

وأما أن هذه الأسباب مكتفية بنفسها فى الأفعال الصادرة عنها ، أو إنما تتم أفعالها بسبب من خارج إما مفارق أو غير مفارق فأمر ليس معروفا بنفسه ، وهو مما يحتاج إلى بحث وفحص كثير.

و إن ألفوا هذه في الشبهة الأسباب الفاعلة التي يُحس أن بعضها يفعل بعضا لموضع ما هاهنا من المعقولات التي لايحس فاعلها — فإن ذلك

ليس بحق. فإن التي لا تُحس أسبابها إنما صارت مجهولة ومطلوبة من أنها لا يُحس لها أسباب. فإن كانت الأشياء التي لا تُحس لها أسباب مجهولة بالطبع ومطلوبة فما ليس بمجهول فأسبابه محسوسة ضرورة ، وهذا من فعل من لا يفرق بين المعروف بنفسه والمجهول . فما أتى به في هذا الباب مغالطة سفسطائية .

وأيضاً فماذا يقولون في الأسباب الذاتية التي لا يفهم الموجود إلا بفهمها؟ فإنه من المعروف بنفسه أن للأشياء ذوات وصفات هي التي اقتضت الأفعال الخاصة بموجود موجود ، وهي التي من قبلها اختلفت ذوات الأشياء وأسماؤها وحدودها ، فلو لم يكن لموجود موجود فعل يخصه لم يكن له طبيعة تخصه ، ولولم يكن له طبيعة تخصه لما كان له اسم يخصه ولا حد ، وكانت الأشياء كلها شيئاً واحداً . لأن ذلك الواحد يُسأل عنه : هل له فعل واحد يخصه أو انهمال يخصه أو ليس له ذلك ؟ فإن كان له فعل يخصه فهنا أفعال خاصة صادرة عن طبائع خاصة ، وإن لم يكن له فعل يخصه واحد فالواحد ليس بواحد ، وإذا ارتفعت طبيعة الواحد ارتفعت طبيعة الموجود ، وإذا ارتفعت طبيعة الواحد ارتفعت طبيعة الموجود ،

وأما هل الأفعال الصادرة عن موجود موجود ضرورية الفعل فيا شأنه أن يفعل به ، أو هى أكثرية ، أو فيها الأمران جميعا — فمطلوب يستحق الفحص عنه . فإن الفعل والانفعال الواحد بين كل شيئين من الموجودات إنما يقع بإضافة ما من الإضافات التي لا تتناهى . فقد تكون إضافة تابعة لإضافة ، ولذلك لا يُقطع على أن النار إذا دنت من جسم حساس فعلت تابعة لإضافة ، ولذلك لا يُقطع على أن النار إذا دنت من جسم حساس فعلت

ولا بد ، لأنه لا يبعد أن يكون هنالك موجود يوجد له إلى الجسم الحساس إضافة تموق تلك الإضافة الفاعلة للنار ، مثل ما يقال في حجر الطلق وغيره . ولكن هذا ليس يوجب سلب النار صفة الإحراق ما دام باقياً لها اسم النار وحدها . وأما أن الموجودات المحدثة لها أر بعة أسباب : فاعل ومادة وصورة وغاية (۱) ، فذلك شيء معروف بنفسه . وكذلك كونها ضرورية في وجود المسببات و بخاصة التي هي جزء من الشي المسبب أعنى التي سموها قوم مادة وقوم شرطا ومحلا ، والتي يسميها قوم صورة وقوم صفة نفسية .

والمتكلمون يعترفون بأن هاهنا شروطا هي ضرورية في حق المشروط، مثل ما يقولون إن الحياة شرط في العلم ، وكذلك يعترفون بأن للأشياء حقائق وحدودا ، وأنها ضرورية في وجود الموجود ، ولذلك يطردون الحكم في الشاهد والغائب على مثال واحد ، وكذلك يفعلون في اللواحق اللازمة لجوهر الشيء ، وهو الذي يسمونه الدليل ، مثل ما يقولون إن الإتقان في في الموجود يدل على كون الفاعل عاقلا وكون الموجود مقصودا به غاية ، ما يدل على أن الفاعل له عالم به . والعقل ليس هو شيء أكثر من إدراكه الموجودات بأسبابها ، وبه يفترق من سائر القوى المدركة . فن رفع الأسباب فقد رفع العقل .

وصناعة المنطق تضع وضعا أن هاهنا أسبابا ومسبّباتٍ ، وأن المعرفة

<sup>(</sup>١) عند أرسطر أن المائدة حمثلا– لها أربعة أسباب : النجار هو السبب الفاعل، والحشب هو سبب المادة ، والصفة التى تميزها من الكرسى والسرير هنى سبب الصورة ، واستمالها للكتابة أو للطعام هو سبب الغاية .

بتلك المسبَّبات لا تكون على النمام إلا بمعرفة أسبابها .

فرفع هذه الأشياء هو مبطل للعلم ورفع له ، فإنه يلزم ألا يكون هاهنا برهان واحد أصلا، وترتفع أصناف المجمولات الذاتية التي منها تأتلف البراهين . ومن يضع أنه ولا علم واحد ضرورى — يلزمه ألا يكون قوله هذا ضروريا.

وأما من يسلم أن ها هنا أشياء بهذه الصفة وأشياء ليست ضرورية وتحكم المنفس عليها حكما ظنيا وتوهم أنها ضرورية وليست ضرورية — فلا ينكر الفلاسفة ذلك . فإن سموا مثل هذا عادة جاز ، وإلا فما أدرى ماذا يريدون باسم العادة ؟ هل يريدون أنها عادة الفاعل أو عادة الموجودات أو عادتنا عند الحكم على هذه الموجودات ؟ ومحال أن يكون لله تعالى عادة ، فان العادة ملكة يكتسبها الفاعل توجب تكرر الفعل منه على الأكثر ، والله عز وجل يقول : (ولن تجد لسنة الله تبديلا ولن تجد لسنة الله تحويلا) ، وإن أرادوا أنها عادة للموجودات ، فالعادة لا تكون إلا لذى نفس ، وإن كانت في غير ذى نفس فهى في الحقيقة طبيعة تقتضى الشيء إما ضروريًا وإمّا أكثريًا .

وأما أن تكون عادةً لنا فى الحكم على الموجودات، فإن هذه العادة ليست شيئًا أكثر من فعل العقل الذى يقتضيه طبعه ، وبه صار العقل عقلاً .

وليس تنكر الفلاسفة مثل هذه العادة ، فهو لفظ مموّه إِذَا حقق لم يكن تحته معنى إلا أنه فعل وضعى ، مثل ما نقول : جرت عادة فلان (1) أن يفعل كذا وكذا ، وُيريد أنه يفعله فى الأكثر . وإن كان هذا هكذا كانت الموجودات كلها وضعية ، ولم يكن هنالك حكمة أصلاً من قبلها يُنسب إلى الفاعل أنه حكيم .

فكما قلنا لا ينبغى أن يشك فى أن هذه الموجودات قد تفعل بعضها بعضا ومن بعض، وأنها ليست مكتفية بنفسها فى هذا الفعل بل بفاعل من خارج فعله ، شرط فى فعلها بل فى وجودها فضلا عن فعلها .

وأما جوهر هذا الفاعل أو الفاعلات ففيه اختلاف للحكماء من وجه ولم يختلفوا من وجه ، وذلك أنهم كليم اتفقوا على أن الفاعل الأول هو برى، عن المادة ، وأن الفاعل فعله شرط فى وجود الموجودات بوساطة معقول له هو غير هذه الموجودات ، فبعضهم جعله الفلك فقط ، وبعضهم جعل مع الفلك موجوداً آخر بريئاً من الهيولى ، وهو الذى يسمونه واهب الصور . والفحص عن هذه الآراء ليس هذا موضعه ، وأشرف ما تفحص عنه الفلسفة هو هذا المعنى . . »

## ۲ – ابن رشد وكتاب « الخطابة » لأرسطو

#### الخطابة

ومن الكتب التى عالجها ابن رشد كتاب ترجح نسبته إلى أرسطو – وهو كتاب الخطابة – وقد اتبع فيه ابن رشد طريقة التلخيص، وكان تعويله فيه على الترجمة الحرفية ، ومثالها ترجمة أسماء الحكومات أو السياسات كما قال :

" والسياسات بالجملة أربع : السياسة الجماعية ، وسياسة الخسة ، وسياسة التسلط ، وسياسة الوحدانية وهي الكرامية ، فأما الجماعية فهي التي تكون الرئاسة فيها بالاتفاق والبخت لا عن استئهال ، وأما خسة الرئاسة فهي التي يتسلط فيها المتسلطون على المدنيين بأداء الإتاوة والتغريم لا على جهة أن تكون نفقة للحُهاة والحفظة(١) ولاعدّة للمدينة على ما عليه الأمر في السياسات الأخر ، بل على جهة أن تحصل الثروة للرئيس الأول فإِن جعل لهم حظًّا من الثروة كانت رياسة الثروة ، وإن لم يجعل لهم حظًا من الثروة كانت رياسة التغلب وكانوا بمنزلة العبيد للرئيس الأول . وأما جودة التسلط فهو التسلط الذي يكون على طريق الأدب والاقتداء بما توجبه الشنة ، وهذا التسلط صنفان : رياسة الملك وهي المدينة التي تكون آراؤها وأفعالها بحسب ما توجبه العلوم النظرية ، والثانية رياسة الأخيار وهي التي تكون أفعالها فاضلة فقط ، وهذه تُعرف بالإمامية ، ويقال إِنها كانت موجودة في الفرس الأول فما حكاه أبو نصر ( الفارابي ) .

<sup>(</sup>١) الحماة جمع حام ، والحفظة جمع حافظ .

وأما وحدانية النسلط فهى الرياسة التى يحب الملك أن يتوحد فيها بالكرامة الرياسية وألا ينقصه منها شيء بأن يشاركه فيها غيره ، وذلك يفيد مدينة الأخيار . . »

فجودة التسلط – أى الحكومة الاستقراطية – مأخوذة من المعنى الحرفى لكلمة أريستوس Aristos بمعنى الأحسن ، وخسة الرياسة مأخوذة من المعنى الحرفى لكلمة أليجوس بمعنى القلة والضآلة وقد يكون من أسباب وصفها بالحسة أنها متصفة مع هذه التسمية برداءة الحكم وسوء الرياسة ، ووحدانية التسلط مأخوذة من المعنى الحرفى لكلمة مونو Mono بمعنى الواحد ، ويقاس على ذلك صائر المصطلحات .

وطريقة التلخيص عند ابن رشدكما تدل عليها هذه الرسالة هي استيعاب المعنى وكتابته بعد ذلك على لسان الملخص ، فيجيز فيه أن يعزز المعنى بشاهد من عنده كما فعل في الإشارة إلى قول أبي نصر في الحكومة الفارسية ، وإن كان أرسطوقد ذكر حكومة الفرس في كلامه على السياسة الفارسية .

وهذه صفحات من كتاب الخطابة كما لخصه ابن رشد فى رسالته الصغيرة ، وهى مطبوعة فى القاهرة منذ أربعين سنة :

« إن صناعة الخطابة تناسب صناعة الجدل ، وذلك أن كليهما يؤمان غاية واحدة ، وهي مخاطبة الغير .

وكل من تكام فى هذه الصناعة ممن تقدمنا فلم يتكلم فى شىء يجرى من هذه الصناعة مجرى الجزء الضرورى ، والأمر الذى هو أحرى أن يكون صناعيًا ، وتلك هى الأمور التى توقع التصديق اللحطبي ، وبخاصة المقاييس التى تُسمى فى هذه الصناعة الضمائر ، وهى عمود التصديق الكائن فى هذه الصناعة .

فلوكان إنما يوجد من أجزاء الخطابة الشيء الذي هو موجود الآن منها في بعض المدن لما كان لما تكلم هؤلاء فيه من الخطابة جدوى ولا منفعة ، ورأى من رأى أن استمال جميع الأشياء التي يراد تثبيتها

بطريق الخطابة هو الصواب .

وقد يجب أن تكون السنن هى التى تحدد أن الأمر جور أو عدل ، وتفوض أن الأمر وجد من هذا الشخص أو لم يوجد إلى الحكام .

و بالجملة فتفوض إليهم الأمور اليسيرة ، وذلك لشيئين : أما أولا فإنه قلما يوجد حاكم يقدر أن يميز الأمور على كنهها ، فيضع أن هذا الأمر جور وهذا عدل ، إلا في الأقل من الزمان .

وأكثر الحكام الموجودين في المدن في أكثر الزمان ليس لهم هذه القدرة .

وأَما ثانياً فلأن الوقوف على أن الشيء عدل أوجور يحتاج واضع السنن فيه إلى زمان طويل ، وذلك لا يمكن فى الزمن اليسير الذى يقع فيه التناظر فى الشيء بين يدى الحكام .

وإذا كان الأمر كذلك فمعلوم أن هؤلاء الذين تكلموا في الأشياء التي من خارج — أعنى في صدور الخطب ، وفي الاقتصاص ، وفي الانفعالات وما يجرى هذا الحجرى — لم يتكلموا في شيء يجرى في الخطابة مجرى الجزء ، وإنما تكلموا في أشياء تجرى مجرى اللواحق ، ومن أجل أنه معلوم أن الأشياء المنسوبة إلى هذه الصناعة إنما يقصد بها التصديق والاعتراف من المخاطب بالشيء الذي فيه الدعوى .

وللخطابة منفعتان : إحداها أن بها يحث المدنيين على الأعمال الفاضلة ، والثانية أنه ليس كل صنف من أصناف الناس ينبغى أن يُستعمل معهم البرهان في الأشياء النظرية التي يراد منهم اعتقادها ، وليس واجباً أن

نرى أنه قبيح بالإنسان أن يعجز عن أن يضر بيديه ولا نرى أنه قبيح أن يعجز عن أن يعجز عن أن يضر بلسانه الذى المضرة به مضرة خاصة بالإنسان . فهذه الصناعة التي ذكرنا منافعها .

والخطابة هى قوة تتكاف الإقناع الممكن فى كل واحد من الأشياء المفردة ، وليس كما ظن الذين ذكرنا أنهم تكلموا فى الخطابة أن الفضيلة والأناة إنما هى نافعة فى باب الانفعال فقط .

ومقدمات القياسات الحطبية قد تكون ضرورية وذلك في, الأقل ، وتكون ممكنة وذلك في الأكثر .

وكما يوجد الاستقراء والقياس فى صناعة الجدل والبرهان ، كذلك يوجد المثال فى الخطابة ، وقد يجب أن يفعل هاهنا فى هذه الأشياء مثل ما فعل فى كتاب الجدل ، وكلما كان القول أكثر عموماً كان أكثر مؤاتاة وتأتياً لأن يُستعمل فى أشياء كثيرة ، وكلما كان أقل عموماً كان أحرى أن يكون جزءا من صناعة مخصوصة .

ولما كانت هذه الصناعة قياسية فمعلوم أنه يجب أن تكون فيها مقدمات من الضرورة الداعية لهذه الأشياء ومقدار الحاجة إليها ، يقف الخطيب على مقدار ما يحتاج أن يشير به في واحد واحد من هذه الأشياء .

وأجناس القول الخُطبى ثلاثة : مشورى ، ومُشاجرى ، وتثبيتى . وغاية الثالث المؤول النافع والضار ، وغاية الثالث

وعايه الاول النافع والصار ، وعايه الثانى الجور والعدل ، وعايه الثالث الفضيلة والرذيلة .

والأمور التي يشير بها الخطيب : منها ما يشير به على أهل المدينة

بأسرهم ، ومنها ما يشير به على واحد من أهل تلك المدينة أو جماعة ، فأما الأشياء التى تكون فيها المشورة فى الأمور العظام من أمور المدن فهى قريبة من أن تكون خمسة : (أحدها) الإشارة بالعدة المدخرة من الأموال للمدينة ، و (الثانى) الإشارة بالحرب أو السلم ، و (الثالث) الإشارة بحفظ البلد مما يرد عليه من خارج ، و (الرابع) الإشارة بما يدخل فى البلد ويخرج عنه ، و (الخامس) الإشارة بالتزام السنن .

وإلذي يشير بالعدة يحتاج أن يعرف ثلاثة أمور: (أحدها) غلات المدينة ماهي ؟ كيا إن نقص من الفاضل منها للعدة شيء أشار بالزيادة فيها، و(الثاني) أن يعرف نفقات أهل المدينة كلها، و(الثالث) أن يعرف أصناف الناس الذين في المدينة، فإن كان فيها إنسان بطّال أو عاطل أشار بتنحيته عن البلد، وإن كان هنالك عظيم من النفقات في غير الجميل أو في غير الضروري أشار بأخذ ذلك الفضل من المال منه، فإنه ليس يكون الغناء بالزيادة في المال، بل وبالنقصان من النفقة.

وأما المشير بالحرب أو السلم فإنه يحتاج أن يعرف قوة من يحارب ومقدار الأمر الذي ينال بالحجار بة ، وحال المدينة في وثاقتها وحصانتها وضعف أهلها وقوتهم، وأن يعرف شيئًا من الحروب المتقدمة ليصف لهم كيف يحار بوا (كذا) إن أشار عليهم بالحرب ، أو يعرفهم بما في الحرب من مكروه إن أشار بترك الحرب.

وقد يحتاج لأن يعرف ليس حال أهل المدينة فقط ، بل وحال من في تخومه وثغوره ، أعنى كيف حالهم في هذه الأشياء ، وحالهم مع عدوهم فى الظفر به والعجز عنه ، فإنه يأخذ من هاهنا مقدمات نافعة فى الإشارة عليهم بالحرب أو السلم ، ويحتاج مع هذا أن يعرف الحروب الجيلة من الحروب الجائرة ، وأن يعلم حال الأجناد هل هم متشابهون فى القوة والشجاعة والرأى وإجادة ما فُوت بلى صنف صنف منهم من القيام بجزء جزء من أجزاء الحرب ، أعنى أن يكونوا فى ذلك متشابهين . فإنهم ريما كثروا وتناسلوا ، حتى يكون فيهم من لا يصلح للحرب أو للجزء من الحرب الذى فُوت بايه القيام به .

وقد ينبغى مع ذلك أن يكون ناظراً ليس فيا أفضت إليه محار بتهم فقط، بل وفيا أفضت إليه حروب سائر الناس من المتقدمين المشابهين لهم ، فإن الشبيه يحكم منه على الشبيه ، أعنى أنه إن كان أفضت الحروب الشبيهة بحربهم إلى مكروه أن يشير بالسلم ، وإن كانت أفضت إلى الظفر أن يشير بالحرب . وأما حفظ البلاد فإنه يحتاج المشير بالحفظ أن يعرف كيف تُحفظ البلاد ، وما مقدار الحفظ المحتاج إليه في طارئ طارئ ، وكم أنواع الحفظ ، ويعرف مع هذا المواضع التي يكون حفظها بالرجال ، وهي التي الحفظ ، ويعرف مع هذا المواضع التي يكون حفظها بالرجال ، وهي التي تسمى بالمسالح . فإن كان الحفظ لتلك المواضع قليلاً زاد فيهم ، وإن كان منهم من لا يصلح للحفظ نحاه كن ليس يقصد قصد المحاماة عن المدينة ، بل يقصد قصد نفسه .

وينبغى له أن يحفظ أكثر من تلك المواضع الخفية أعنى التى المنفعة بحفظها أكثر . فمن عرف هذا فقد يمكن أن يشير بالحفظ ، وأن يكون خبيراً بالبلاد التى يشير بحفظها .

وأما الإشارة بالقوت وسائر الأشياء الضرورية التي تحتاجها المدينة فإنه يحتاج المشير فيه أن يعرف مقدارها، وكم يكفى المدينة منها، وكم الحاضر الموجود فى المدينة، وهو الفاضل عن أهل المدينة، وما الأشياء التي ينبغى أن تدخل وهو ما قصر عن الضرورى، لتكون مشورته، وما يعهد به، على حسب ذلك.

فإنه قد يحتاج المرء أن يحفظ أهل مدينته لأمرين : (أحدها) لمكان ، ذوى الفصائل ، و (الثانى) لمكان ، ذوى الله الذين هم من أجل ذوى الفضائل .

والحافظ للمدن يحتاج بالجلة أن يكون عارفاً بجميع هذه الأنواع الخمسة . وأما النظر في وضع السنن والإشارة بها فليس بيسير في أمر المدن . فإن المدن إنما تسلم ويلتئم وجودها بالسنن ، وليس يؤول الأمر في هذه السياسة — أعنى سياسة الحرية — إلى سياسة الاخساء من قبل استرخاء السنن ولينها ، وإن كان ذلك هو الأكثر ، بل ومن قبل الإفراط ، فإن كثيراً ، ن الأشياء إذا أفرطت بطل وجودها كا يبطل وجودها من قبل الضعف والتقصير ، ومثال ذلك أن الفطس (١) إذا أفرط وتفاقم كان قريباً من أن يظن أنه ليس هنالك أنف ، وإذا كان غير مفرط قرب من الاعتدال . ويحتاج مع ذلك أن يعرف السنن التي وضعها كثير من الناس فانتفعوا بها .

فهذه هي الأمور العظمي التي بها يشير المشيرون على أهل المدن ،

<sup>(</sup>١) الفطس هو تطاءن قصبة الأنف. يقال: رجل أفطس وأنف أفطس.

والذين تكلموا في هذه الصناعة فلم يتكلموا من هذه الأشياء إلا فيا يجرى مجرى الأمور الكلية ، مثل أنهم قالوا : ينبغى للخطيب أن يعظم الشيء الصغير إذا أراد تهوينه ، وينبغى له ألا يأذن في الأشياء التي تفسد صلاح الحال ، وفي الأشياء التي تعوق عن صلاح الحال إلى ضده ، ولم يقولوا ما هي الأشياء التي يعظم بها الشيء أو يصغر ، ولا ما هي الأشياء التي توجب اختلال صلاح الحال أو تعوقه أو تتجاوزه إلى ضده .

فأما صلاح الحال فهو حسن الفعل مع فضيلة وطول من العمر وحياة لذيذة مع السلامة والسعة في المال مع حرية ، بشرط أن يكون الإنسان متمتعاً أي ملتذاً لاحافظاً للمال فقط أو منمياً .

ومن الأمور النافعة في اليسار والفاعلة له الأشجار المثمرة والغلات من كل شيء ، واللذيذ من هذه هو ما يُجنى بغير تعب ولا نفقة . وأما فضيلة الجسد فالصحة ، وذلك أن يكونوا عارين من الأسقام البتة ، وأن يستعملوا أبدانهم ، لأن من لا يستعمل صحته فليس تغبط نفسه بالصحة . وأما الحسن فإنه مختلف باختلاف أصناف الإنسان ، فحسن الغلمان وجمالهم هو أن تكون أبدانهم وخلقهم بهيئة يعسر بها قبولهم الآلام والانفعال ، ولذلك كان الناس يرون فيمن كان مهيئًا نحو الخمس المزاولات أنه جميل ، ولذلك كان الناس يرون فيمن كان مهيئًا نحو الخمس المزاولات أنه جميل ، فإنه مهيئًا بها نحو الخفة والغلبة ، وأما البطش فإنه قوة يحرك المرء بها غيره كيف شاء .

وأما فضيلة الفخامة فهو أن يفوت كثيراً من الناس ويجاوزهم في

الطول والعرض والعمق ، وتكون مع ضخامته حركاته غير متكلفة لجودة هذه الفضلة.

وأما الهيئة التي تُسمى بالجهادية فإنها مركبة من الفخامة والجلد والخفة . وأما الشيخوخة الصالحة فإنها دوام الكبر مع البراءة من الحزن . وأما كثرة الخلة وصلاح حال الإنسان بالإخوان فذلك أيضاً غير خنى وأما صلاح الجد فهو أن يكون الاتفاق لإنسان ما علة لوجود الخير له . والفضائل — وإن كانت غايات — فهى أيضاً خيرات في أنفسها ونافعة في الخير ، وقد ينبغي أن نخبر عن كل واحد من هذه ، وكيف هي خير في أنفسها ، وكيف هي فاعلة للخير .

ومن النافعات بذاتها الملكات الطبيعية التي يكون الإنسان بها مستعداً الأشياء حسنة ، مثل الذكاء والحفظ والتعلم وخفة الحركات ، والعلوم والصنائع والسير المحمودة .

فهذه هي الخيرات التي يعترف بها، ويجتمع على أنها خيرات ونافعات .
ومن الاصطناعات النافعة والأفعال التي يعظم قدرها عند المصطنع إليهم أن يختار الإنسان إنساناً عظيم القدر من جنس ما من الناس له أيضاً عدد عظيم القدر في جنس آخر من الناس ، فيفعل بعدد ذلك الإنسان الشر ، و بأصدقائه الخير ، مثل ما عرض لأوميروش مع اليونانيين وأعدائهم ، فإنه قصد إلى عظيم من عظاء اليونانيين في القديم فحصه بالمدح وأصدقاءه من اليونانيين ، وخص عدوًا له عظيما بالهجو هو وقومه للعادين اليونانيين في حروب وقعت بينهما ، فكان رب النعمة العظيمة

بذلك عند اليونانيين ، وعظموه كل التعظيم ، حتى اعتقدوا فيه أنه كان رجلاً إِلٰهِيّا ، وأنه كان المعلم الأول لجميع اليونانيين .

فن هذه الوجوه يأخذ الخطيب المقدمات التي منها يقنع أن الشيء نافع أو غير نافع ، ويستبين أن الشيء الذي هو مبدأ ليس يلزم أن يكون أعظم من الشيء الذي هو له مبدأ ، وذلك أن الإرادة مبتدأ الخير ، وفعل الخير أعظم من إرادة الخير ، والذي يحكم به الكل من الجهور أو الأكثر أو ذوى الألباب والأخيار الصالحين أنه خير وأفضل الجهور أو الأكثر أو ذوى الألباب والأخيار الصالحين أنه خير وأفضل فهو أفضل بإطلاق ، وفي نفسه ، إذا كان حكمهم في الأشياء بحسب فطرهم وكانوا ذوى لب ، لا بحسب ما استفادوه من الآراء من خارج . وما اختاره الكل آثر مما لا يختاره الكل من الجمهور ، وما اختاره أيضاً كثير من الناس آثر مما يختاره القليل من الناس ، وما اختاره أيضاً الحكام الأول – أعنى الذين لا يأخذون الأحكام من غيرهم وهم الشر"اع – أفضل مما لم يختاروه .

والفضلاء الأبرار الذين جرت العادة أن يأخذ عنهم الجميع أو الأكثر فحكمهم أفضل .

ومن الصنف المقبول القول من الناس جدًّا جدًّا الصنف الذين كراماتهم أعظم ، لأن الكرامة لمّا كانت مكافأة الفضيلة كان المرء كلا عظمت فضيلته .

والصنف من الناس الذين نالتهم المضرة العظيمة والشقاء الكبير لمكان الفضائل هم أيضاً مقبولو القوَل جدًّا جدًّا بمنزلة سقراط وغيره .

وقسمة الشيء إلى جزئياته يخيّل فى الشيء أنه أعظم ، ولذلك لما أراد أوميروش الشاعر أن يعظم الشر الذي لحق المدينة أخذ بدله جزئياته ، فذكر قتل الأولاد والنوح عليهم وحرق المدينة الخ الخ ·

وكذلك الترتيب قد يُخيّل في الشيء أنه أعظم وهو عكس هذا . ولما كانت الأشياء الأعسر وجوداً في نفسها ، والأقل وجوداً ، يُظن بها أنها أفضل ، كانت الأشياء الكثيرة الوجود في نفسها والسهلة الوجود قد تُرى عظيمة في المواضع التي يقل وجودها أو في الأزمنة التي يقل وجودها فيها أيضاً ، أو في الأسنان من الناس التي يقل وجودها فيها . وحد الأشياء التي يتعمد بها المدح أنها التي إذا فعلت بجهل أو بغلط لم تُمدح أصلا ، والتي يتعمد بها الحقيقة هي الأشياء التي كيفما فعلت فعلت ما المقيدة على الأشياء التي كيفما أو فعلت نقد حصلت على التمام ، ولذلك كان حسن قبول الشيء الجميل آثر من فعل الشيء الجميل .»

إلى أن يقول :

« وأما بعد هذا فنحن قائلون في النقيصة والفضيلة والجيل والقبيح ، لأن هذه هي التي يُعدح بها ويُذم ، ومن أجل أنه يعرض كثيراً أن يُعدح الناس والروحانيون ( أي الأرواح العليا ) بالفضيلة و بأشياء غير الفضيلة ، وليس يعرض هذا في مدح هؤلاء فقط ، بل وفي مدح الأشياء المتنفسة وغير المتنفسة .

والجميل هو الذي ُيختار من أجل نفسه ، وهو ممدوح وخير ولذيذ من حهة أنه خير .

والفضيلة هي ملكة مقدرة لكل فعل هو خير من جهة ذلك التقدير أو يُظن به أنه خير .

وأما أجزاء الفضيلة فالبر أى العدل العام ، والشجاعة ، والمروءة ، والعفة ، وكبر الهمة ، والحلم ، والسخاء ، واللب ، والحكمة . وسائر الأشياء التى يُمدح بها مما عدا الفضيلة فليس يعسر الوقوف عليها .

وفعل الأشياء التي هي خيرات على الإطلاق كذلك مما يُمدح به ، ولذلك كان التعصب للأشياء التي تكسب الحجد ، والمحاماة عنها آمد تجعل المتعصب لها والمحامى عنها من أهل الفضائل التي لا تحصل للإنسان إلا بمجاهدة كبيرة للطبيعة ، مثل العفاف والشجاعة وغيرها . والإنعام على الغير إذا لم يستفد المنعم منه شيئاً هو مما يمدح به .

ومن الشرف ألا يحتاج الإنسان إلى آخرين ، بل يكون مكتفياً بنفسه. وقد ينبغى أن نأخذ فى المدح والذم الأمور القريبة من الفضائل والنقائص وهى النقائص التى قد توجد عنها أفعال الفضيلة ، أو الفضائل التى قد توجد عنها النقائص . ومثال النقائص التى توجد عنها أفعال الفضائل ، فتُوهم أنها فضائل ، العى (۱) الذى قد يكون عنه أفعال الحليم ، فيوهم به أنه حليم ، والبله الذى قد توجد عنه أفعال ذوى السمت ، فيتَوهم بذلك أنه ذو

ومثال ما يوهم به أنه نقيصة ، وليس بنقيصة ، ما يعرض للـكبير الهمة من أن يتجافى عن الأمور اليسيرة فيظن به أنه يغلِط وينخدع .

<sup>(</sup>١) العي : الحصر والعجز عن الكلام .

وقد ينبغى أن يكون المدح بحضرة الذين يحبون الممدوح ، ومن المدح بالأشياء التي من خارج مدح الآباء ، وذكر مآثرهم ، ومدح المرء بما تسمو اليه همته من المراتب ، وإنما يكون المدح على الحقيقة بالأفعال التي تكون على المشيئة والاختيار .

وجودة البخت التي قيل إنها السعادة على ما يراه الجمهور هي وسائر الأشياء الاتفاقية التي يُمدح بها واحدة في الجنس، وليست هي والفضائل واحدة بالجنس، بل كما أن صلاح الحال جنس للفضيلة – أعنى محيطًا بها – كذلك ما يحدث بالاتفاق جنس يحيط بالسعادة. وهذان الجنسان يدخلان جميعًا في باب المدح وباب المشورة. »

#### ثم يختم التلخيص قائلا :

« وينبغى أن يستعمل فى المدح الأشياء التى يكون بها عظم الشيء وتنميته ، وهو أن يخيل فى الشيء أنه بالقوة أشياء كثيرة ، وذلك إذا قيل إنه أول من فعل هذا ، أو إنه وحده فعل هذا ، أو إنه فعل فى زمان كثير . فإن هذه كلها فعل فى زمان كثير . فإن هذه كلها إنما تفيد عظم "الفعل ، والذين شأنهم أن يتشبهوا بالممدوحين الذين فى الغاية ، ويقيسوا أنفسهم معهم دأمًا ، فقد ينبغى أن يُشبهوا بأولئك ، وأن يجروا مجراهم فى المدح وإن لم يكونوا وصلوا مراتبهم ، فإن فضائلهم فى نمو دائم ، ومقايسة الإنسان نفسه مع غيره لا تصح إلا من الرجل الفاضل . »

### ٣ \_ ابن رشد الطبيب

### الطب

تكلم غير واحد من مترجى ابن رشد عن علومه ومشاركاته فقالوا إنه كان طبيباً فقيهاً يرحل إلى فتواه في الطب كما يرحل إلى فتواه في أحكام الشريعة ، وقد كان عمله في القضاء مقتهناً بعمله في الطب عند أمراء الموحدين ، ولم تكن الفلسفة ولا شك تستغرق كل وقته ، ولكنها – ولا شك أيضاً – كانت غالبة على تفكيره ملموسة في كثير من آرائه الطبية ، وربما كانت آراء أرسطو حيث عرض للكلام عن القلب والدماغ وعلاقتهما بالنفس الحية والعقل المجرد – أرجح عنده من كلام جالينوس ، مع إحاطته بكل ما وصل إلى الأندلس باللغة العربية من كلام هذا الطبيب العظيم .

ومن أمثلة ذلك رأيه في مصدر الحركة من جسم الإنسان ، فهو خلاصة مذهب أرسطو في وجود الله م ، إذ كان أرسطو يقول عن الله إنه « المحرك الأول ، و إن حركة المادة لا بد أن تأتى من شيء غير مادى لا يتحرك ، و إلا لزمت نسبة الحركة إلى مادة بعد مادة ، والعقل لا يستقر إلى الدور والتسلسل في الأسباب الماضية .

وابن رشد يقول عن مصدر حركة الجسم في الصفحات الأولى من كتاب « الكليات » :

« تبين في العلم الطبيعي أن كل متحرك له محرك ، وأن الحرك إذا كان جسما فإنه إنما يُحرِّك بأن يتحرك ، فلذلك ما يحتاج المحرك إذا كان جسماً إلى محرك آخر ، فإن كان هذا أيضاً جسماً مرَّ الأمر إلى غير نهاية ، أو يكون هاهنا محرك يحرك لا بأن يتحرك ، وذلك بألا يكون جسماً ، فهذا أحدُ ما يظهر منه أن المحرك الأقصى للحيوان في هذه

الحركات ليس بجسم أصلاً ، وأنه قوة نفسانية ، ولننزلها - كما قلنا - القوة المخيلة إذا اقترنت إليها النزوعية ووقع هنالك إجماع .

وإن هذا المحرك الذى ليس بجسم ملزم ضرورة أن يكون المتحرك الأول عنه جسما ، وذلك بأن يكون المتحرك عنه كالهيولى له ، وهو له كالصورة ، إذ ليس يمكن في المحرك الأقصى للحيوان ألا يكون في غير هيولى ، كما يقال إن هاهنا مبادئ لهذه الصفة . وإذا كان ذلك كذلك فلننظر أي جسم هو ذلك الجسم ، وهو ظاهر أنه الحرارة الغريزية التي في أبدان الحيوان ، ولذلك متى بردت الأعضاء بطلت حركتها .

و بالجلة فهو من البين بنفسه ، ومما قيل فى العلم الطبيعى ، أن أحدّ ما يؤخذ فى حدّ هذه الحركات هى الحرارة الغريزية ، وبخاصة أفعال الغذاء ، وهذا مما لا خلاف فيه .

لكن جالينوس يرى أن ينبوع هذه الحرارة هو الدماغ ، وأنها تنبث منه فى الأعصاب إلى جميع البدن ، وأما أرسطو فيرى أن الدماغ خادم فى هذا الفعل القلب على جهة خدمة الحواس ، أعنى أنه يعدّلها ، وأن هذه الحرارة ينبوعها القلب . وقد يمكن أن نبين ذلك بمثل البيانات التى تقدمت ، وذلك أنه يظهر أن الماشى فى حين مشيه تنتشر فى بدنه حرارة لم تكوّن قبل ، والعضو الذى شأنه أن تنتشر منه الحرارة فى جميع البدن هو القلب لا شك فيه ، ولذلك متى طرأ على الإنسان شىء يفزعه وانقبضت الحرارة الغريزية إلى القلب ارتمشت ساقاه حتى إنه ربما سقط ولم يقدر أن يتحرك ، وإذا كان ذلك كذلك فالقوة المدبرة الأولى فى

هذه الحركة — وهي التي تقدر هذه الحرارة في الكمية والكيفية — هي في القلب ضرورة . وأيضاً فقد يقر جالينوس وجميع الأطباء أن القوة النزوعية في القلب ، والدماغُ خادم لها على أنه معدَّل لها ، وسواء توهمت التعديل بجرم العصب أو بروح نفساني يسرى فيه لا فرق بينهم ، إلا أنه ليس من العصب شيء يظهر فيه روح على ما يقوله جالينوس إلا العصبتان المجوفتان اللتان تأتيًا في العينين ، وأما المتحرك الأول عن إلحار الغريزي فإن جالينوس يرى أنه للعضل ، أما في الأعضاء لملتجه ليس فيها عظام ولا هي مفاصل فبنفسه ، وأما في المفاصل فبالأوتار النابتة من العضلة إلى طرف العظم ، وذلك أن العضل إذا انقبض إلى نفسه انجذب ذلك الوتر ، ولأنه مربوط بطرف العظم يتحرك ذلك العِظم بحركته ، وإذا كان للعضو حركتان متضادتان كانت له عضلات متضادة الموضع تجذبه كل واحدة منها إلى ناحيتها وتمسك المضادة لها عن فعلها ، فإن عملت كلاها في وقت واحد استوى العضو وتمدد وقام .

مثال ذلك الكف إذا مدها العَضل الموضوع فى ظهرها انثنت إلى خلف ، وإن مدته جميعاً استوت وقامت .

والعضل الموجود في البدن كما قلنا عن رأى جالينوس خمسمائة عضلة وتسع وعشرون عضلة . . . الخ »

هذا مثال من تفكير الفيلسوف في الطب ، أو مثال من موازنته بين رأى أستاذه الفلسني وأستاذه الطبي ، فإنه مع إنصافه في عرض الآراء يبدو مرجحاً لحجة الفلاسفة على حجة الأطباء .

ولم يكن أبن رشد فى طبه ناقلا مكتفياً بالنقل ، بل كان يضيف إلى الآراء والصفات المنقولة شيئاً من تجاربه سواء فيما يرجع إلى فهم العلة أو إلى وصف العلاج ، ومن ذلك أنه يقابل تمثيل بقراط وجالينوس للإقليم المعتدل بوطنهما اليونان فيجعل الأندلس مثلا لاعتدال الإقليم ، ويتصرف فى الحكم بما يرجعه حيث تتعارض الآراء .

. . .

ونحن ناقلون من كلامه فى الطب نموذجاً لتأليفه ونموذجاً لشرحه ، فمن نماذج تأليفه ما ننقله من كتاب « الكليات » ، ومن نماذج شرحه ما ننقله من تفسيره لأرجوزة ابن سينا فى الطب ، وهى مخطوطة بدار الكتب المصرية .

#### صناعة الطب

قال في مقدمة « الكليات » يعرف صناعة الطب :

« . . . إن صناعة الطب هي صناعة فاعلة عن مبادئ صادقة أيلتمس بها حفظ بدن الإنسان وإبطال المرض ، وذلك بأقصى ما يمكن في واحد واحد من الأبدان ، فإن هذه الصناعة ليس غايتها أن تبرئ ولا بد ، بل أن تفعل ما يجب بالمقدار الذي يجب وفي الوقت الذي يجب ، ثم تنتظر في حصول غايتها كالحال في صناعة الملاحة وقود الجيوش . ولما كانت الصنائع الفاعلة — بما هي صنائع فاعلة — تشتمل على ثلاثة أشياء : أمحدها معرفة موضوعاتها ، والثاني معرفة الغايات المطلوب تحصيلها في تلك الموضوعات ، والثالث معرفة الآلات التي تحصل بها تلك الغيات في تلك الموضوعات ، والثالث معرفة الآلات التي تحصل بها تلك الغيات في تلك الموضوعات — انقسمت باضطرار صناعة الطب أولاً إلى هذه الأقسام الثلاثة : فالقسم الأول الذي هو معرفة الموضوعات بعرف فيه الأعضاء التي يتركب منها بدن الإنسان البسيطة والمركبة ، ولما كانت الغاية

المطاوبة هنا صنفين : حفظ الصحة وإزالة المرض — انقسم هذا الجزء إلى قسمين : أحدها يعرف فيه ما هى الصحة لجميع ما به تتقوم ، وهى الأسباب الأربعة التى هى العنصر والصورة والفاعل والغاية وجميع لواحقها . والقسم الثانى يعرف فيه ما هو المرض أيضاً بجميع أسبابه ولواحقه .

ولما كان أيضاً ليس في معرفة مائية الصحة والمرض كغاية في حفظ هذه و إزالة هذا، انقسم هذان الجزءان أيضاً إلى جزئين آخرين : أحدها يعرف فيه كيف تحفظ الصحة والثاني كيف يبطل المرض .

ولما كانت الصحة ، أيضاً والمرض ليسا بينين بأنفسهما من أول الأمر احتيج أيضاً إلى تعرف العلامات الصحية والمرضية ، وصار هذا أيضاً أحد أجزاء هذه الصناعة .

و إذا كان ذلك كذلك فباضطرارٍ ما انقسمت هذه الصناعة إلى سبعة أجزاء عظمى:

الجزء الأول: يذكر فيه أعضاء الإنسان التي شوهدت بالحس، البسيطة والمركبة .

والثانى : تعرف فيه الصحة وأنواعها ولواحقها .

والثالث : المرض وأنواعه وأعراضه .

والرابع: العلامات الصحية والمرضية.

والخامس: الآلاتُ وهي الأغذية والأدوية .

والسادس : الوجه فى حفظ الصحة .

والسابع : الحيلة في إِزالة المرض.

ونحن نقصد في ترتيبها هاهنا إلى هذه القسمة ، إذ كانت هي القسمة

الذاتية لها . »

ثم أشار إلى الصناعات التي ( تتسلم عنها ) صناعة الطب كثيراً من مبادئها فقال :

« إِن هذه الصنائع بعضها نظرية وهي العلم الطبيعي ، و بعضها عملية وهذه منها صناعة الطب التجريبية ، ومنها صناعة النشريح.

« فأما العلم الطبيعى فإنه تتسلم منه كثيراً من أُسباب الصحة والمرض ولا سيا الأسباب القديمة ، كالأسطقسات (العناصر) وغيرها .

وأما صناعة الطب التجريبية فإنه يستفيد منها معرفة قوى أكثر الأدوية ، فإن الذي يدرك منها بالقياس نزر بالإضافة إلى ما يحتاج من ذلك ، بل سبيل هذه الصناعة الطبية القياسية أن تعطى أسباب ما أوجدته الطريقة التجريبية .

وأما صناعة التشريح فإنها تتسلم منها كثيراً من أجزاء موضوعاتها ، ولما كان صاحب الصناعة ليس يمكنه أن يعلم المبادئ المتسلمة في تلك الصناعة ، بل إن كان فمن حيث هو صاحب صناعة أخرى — وُجدت تلك المبادئ في صناعته من حيث هي مشهورة ، وبخاصة في التي لا يتفق له فيها الوقوف على اليقين في جميع أجزائها ، كتجر بة الأدوية . فإنه بالإضافة إلى الوقوف على هذا الجزء من الصناعة استقصى بقراط العمر الإنساني في قوله : العمر قصير ، وأما في الجزء القياسي منها فليس هنالك قصر .

وكذلك الأمر في زماننا هذا في كثير من الأعصاء المشاهدة بالتشريح. إذ كانت هذه الصناعة قد دثرت

وينبغى أن تعلم أن صاحب العلم الطبيعى يشارك الطبيب . إذْ كان بدن الإنسان أحد أجزاء موضوعات صاحب علم الطباع . لكن يفترقان (٧)

بأن هذا ينظر في الصحة والمرض من حيث هي أحد الموجودات الطبيعية ، وينظر الطبيب فيهما من حيث يروم حفظ هذه و إزالة هذا ، ولذلك يحتاج الطبيب بعد معرفة الكليات التي تحتوى عليها هذه الصناعة إلى طول مزاولة ، وحينئذ يمكن أن يوجدها في المواد ، فإن الكليات المكتوبة في هذه الصناعة يلحقها عند إيجادها في المواد أعراض ليس يمكن أن تكتب . فإذا زاول الإنسان أعمال هذه الصناعة حصلت له مقدمات تجريبية يقدر بها أن يوجد تلك الكليات في المواد ، وذلك كالحال في الصنائع العملية التي تستعمل الروية .

وأرسطو يخص هذه من بين الصنائع العملية بالقوى ، ومن هنا يظهر أن ما قيل فى حد الطب من أنه معرفة الصحة والمرض والأشياء المنسوبة إليهما أنه حد غير صحيح . وذلك أنه أسقط من هذا الحد الفصل الذى به يتميز نظر صاحب هذا العلم من نظر صاحب العلم الطبيعى ، وكذلك أيضاً لا يلتفت إلى ما يقولونه من الحال التى ليست بصحة ولا مرض ، فإنه ليس بين ضرر الفعل المحسوس و (لاضرره) وسط ، وإنما يختلف بالأقل والأكثر ، وليس المتوسط بين الضدين أن يكون كل واحد منهما في جزء غير الجزء الذى فيه الآخر ، ولا فى زمن غير الزمن الذى فيه الآخر ، ولا فى زمن غير الزمن الذى فيه الآخر ، وهذا بين مما قيل فى العلم النظرى . . . »

# أمراض الدماغ

« أكثر أمراض الأعضاء الباطنة التي تحتاج إلى الاستدلال عليها هي : إما أورام و إما سوء مزاج مادي أو غير مادي .

والدماغ يعرض له أصناف سوء المزاج — أعنى الحار والبارد، والرطب واليابس، ويُستدل على واحد واحد منها بالعلامات الدالة على غلبة ذلك المزاج على الدماغ، مثل حمرة الوجه وسخونة المهس التي تدل على غلبة الدم، وتخص سوء المزاج الحار أو البارد أنهما يتبعهما الوجع المسمى صداعاً، إلا أنه في المزاج الحار أحد .

وأما الرطوبة واليبوسة فليس يكون عنهما وجع ، بل إنما يكون عن الرطوبة وثقلى فقط ، وقد يستدل على الرطوبة بثقل الرأس وكثرة النوم وكدر الحواس ، وعلى اليبوسة بأضداد هذه الأعراض .

ور بما كان هذا المزاج العارض للرأس حادثًا فيه حدوثًا أوَّليًّا ، ور بما كان من عضو آخر . وأكثر ذلك إنما يكون عن المعدة ، ويُستدل على ذلك بالصداع الذي يهيج عند تهوّع (١) المعدة أو خلوها عن الطعام أو فساد الأغذية فيها ، وبالجملة أنه يزيد مرض الدماغ بتزيد مرضها وينقص بنقصانه .

ور بما كان بمشاركة العرقين السباتيين كما يعترى فى الصداع المسمى شقيقة ، وُيستدل عليه بالعلامات الدالة على امتلاء الرقبة .

ور بما كان ذلك بمشاركة جميع البدن ، و يستدل عليه بالعلامات الدالة على أحد صنفى الامتلاء .

ويحدث بالدماغ جميع أصناف الأورام الحارة والباردة ، والاستدلال هنا على العضو الآلم وعلى المرض قد يكون من الأفعال الخاصة به ، وذلك أن الدماغ إذا أصابته مثل هذه الآفة أصابه بسببها اختلاط ذهن ملازم ،

<sup>(</sup>١) يَهُوع : تقيأ . والهواع والهواعة : التيء .

و إنما قلنا ملازم فرقاً بينه و بين الاختلاط الذي يكون بمشاركة عضو آخر كالذي يعرض من ورم الحجاب.

فأما كيف 'يستدل من هذه الأمراض الداخلة على الأفعال على نوع المرض الفاعل لذلك — فإن الذي يكون منها صفراويا يعرض لصاحبه خيالات ردية ويخيل إليه كأن ونبراً على ثيابه فهو يلتقطه ، ويصيبهم سهر ، وإذا انتبهوا انتبهوا مذعورين . وأما الذي يكون عن الدم فإن السهر فيهم يكون أقل ويعرض لهم ضحك وانبساط ، كما أن الذي يكون من الصفراء يكون مع غضب وسوء خلق . وأما الذي يكون عن السوداء فإن فساد الذهن فيه يكون مع جزع شديد وخوف و بكاء ، وأما الذي يكون عن الدي يكون عن البوداء فإن فساد الذهن فيه يكون عن تعطل في القوى النفسانية . . . . »

# بعض الأغذية

۱ – الفواكه

« وأما الفواكه فأفضلها التين والعنب .

التين — والتين في مزاجه حار رطب يخمل بالمعدة ويلين البطن ، وفيه جلاء بحسب ما فيه من اللبنية ، وأفضله أتمه نضجاً .

 وأما الزبيب فحار رطب ، منضج ، نافع للكبد ، وأما نبيذه فهو أضعف فى أفعاله من الخمر ، وهو بالجملة ينوب منابها .

التفاح — التفاح الحلو حار باعتدال ، رطب ، والحامض بارد يابس ، خاصته تقوية الأعضاء الرئيسية ، وهو يقوى الدماغ بالشم ، وهذا كله بعطريته ، وهو مما يولد رياحاً غليظة في الهضم الثاني والثالث ، حتى إنهم زعموا أنه ربما كان سبباً للسل ، وذلك أنه يخرق الرياح المتولدة عنه شرايين الرئة . • . • هكذا حكاه أبو مروان بن زهر ، ولكن شرابه ليس يتولد عنه هذه النفخة .

الكمثرى — أما الذى لم يدرك منه نضج فبارد يابس ، وأما الذى أدرك فمعتدل أو ماثل إلى البرد قليلاً لأنه مركب من حلاوة وحمضة ، وقبض أفعاله الثوالث قبض البطن ، وخاصته قطع العطش .

السفرجل — أغلظ جوهراً من الكمثرى وأكثر قبضاً ، ولذلك صار برده أكثر ، وخاصته أنه يشد النفس وينفع من الخفقان شمه كما ينفع الكمثرى وهو فى ذلك أقوى .

الرمان ب منه الحار ومنه الحامض ، وكلاهما رطبان ، إلا أن الحلو أرطب وأحر ، ويكون منه نفخة يسيرة ، وخاصته أنه يمنع الأغذية من أن تفسد في المعدة .

الخوخ — بارد رطب يحدث أخلاطاً زجاجية ، خاصته أنه إذا شمّ نفع المغشى ، ينفع أكله من بخر المعدة ، وأما لب نواه فإنه يجلو الوجه ودهنه ينفع من ثقل الصمم ، وعصارته تقتل الديدان .

المشمش — وأما المشمش فإن مزاجه يقرب من مزاج الخوخ ، إلا أنه ليس فيه خواص الخوخ .

العبقر — هذا نوعان : أبيض وأسود ، وكلاهما إذا أدرك بارد رطّب ، يكثر برد الصفراء ويرخى فم المعدة بعض إرخاء .

#### ٢ – البقول والحبوب

الباقلي — إما أن يكون معتدلاً في الحر والبرد ، وإما أن يكون مائلاً إلى الحر قليلا ، و بذلك صار يحلل الأورام بالجلاء الذي فيه وينضجه ، وهو كثير الرطوبة ، ولذلك يتولد عنه نفخ كثير ، وليس في الطبخ قوة على إذهاب نفخته ولو طبخ كل الطبخ كما يقول جالينوس ، وزعموا أن خاصته الإضرار بالفكر ، و إن من تمادى عليه لا يرى رؤيا صادقة .

الحمص — حار باعتدال ، رطب ذو نفخة أيضاً ، وأفعاله الثوالث أنه يزيد فى المنى ويدر البول والطمث ويفتت الحصى الأسود منه ، والذى يؤكل منه رطباً يولد فى المعدة والأمعاء فضولاً كثيرة ، والمقلو منه ومن الباقلى أقل نفخة ، إلا أنه أعسر هضاً ، اللهم إلا أن يخلخله الإنقاع قبل ذلك ، وخاصته تحمير البشرة ، وذلك ضرورة لكثيرة ما يتولد عنه من الروح ولذلك يمين على الباه .

العدس — بارد يابس ، يولّد دماً أسود ، ويطفىء الدم الملتهب ، ولا سيا إذا طبخ بالخل ، وأفعاله الثوالث أنه يقطع الباه ويولد ظلمة البصر ، وهو إذا سلق بالماء حابس للبطن .

الترمس — يابس أرضى مر ، فإذا نقع فى الماء حتى تذهب مرارته كان غذاءً طيّباً ، وهو إذا استعمل مرَّا قتل الأجنّة وأخرج الحيات من الجوف ويدر البول ويفتح أفواه البول .

الأرز — غليظ الجوهر ، قريب من الاعتدال في الحر والبرد ، يقطع الإسهال ، وهو غذاء لذيذ إذا طبخ باللبن .

اللوبياء — إلى الحرارة ما هى ، والرطوبة ، تخصب البدن وتدر البول والطمث ، وتلين البطن وخاصةً الأحمر منه ، وتُرى أحلاماً وتغزر الرأس . الدخن — بارد يابس ، عاقل للبطن ، قليل الغذاء .

الذرة - باردة يابسة ، قليلة الفذاء .

الجلبان - بارد يجفف، قليل الغذاء . »

### الر ماضـــة

« الرياضة هي حركة الأعضاء إرادةً ما .

وذلك (أولا) للأعضاء التي شأنها أن تتحرك بهذه الحركة ، وهي جميع الأعضاء البتي لها حركة إرادية .

و (ثانياً) للأعضاء التي تجاور هذه ، وهي الأوردة وآلات الغذاء .
ولما كانت الرياضات هي حركات الأعضاء كان منها جزئي وكلي ،
وذلك أن منها ما هي رياضة لجميع البدن ، وهي الحركة الكلية لجميع الحيوان ،
ومنها ما هي رياضة مخصوصة بعضوما : مثل أن الصوت رياضة الرئة ،
والقيام والقعود رياضة للصلب ، ولن يخني على من كان عالماً بحركة الأعضاء

أى رياضة تخص عضواً عضواً ، فهذا أحد ما تنقسم إليه الرياضة من جهة الأعضاء أنفسها .

والرياضة منها قوية ومنها خفيفة ، وكل واحد من هذين إما أن يكون عن نقلة المرتاض أعضاءه بعضا ، وهو يوجد فيها السريعة والبطيئة .

وإما أن يكون مقاومة بينه وبين محرك آخر يثبت في مكان ويأمر غيره أن ينزعه منه ، ومن هذا النوع إشالة الحجر وغير ذلك ، وهذه ليس يوجد فيها السرعة والبطء ، وربما اجتمع في الرياضة السرعة والقوة ، كالذين يطفرون بالحراب .

وهذه إذا استعملت بعد تمام الهضم نفعت هذه المنفعة التي ذكرنا ، وأما متى استعملت والغذاء غير منهضم لن يؤمن عن استفراغ الأعضاء أنفسها أن تجتذب الغذاء إليها غير منهضم .

وبالجملة فالقوة الهاضمة إنما يكمل فعلها بالسكون كما أن القوة الدافعة إنما يكمل فعلها بالسكون كما أن القوة الدافعة إنما يكمل فعلها بالحركة ، ولهذا كان وقت الرياضة هذا الوقت أن يكون البول منصبغاً أثرُ جِياً (١) لا شديد الحرة ، ومقداره في القوة هو أن يبتدئ البدن يعرق والنفس يتصاعد .

« وأما الرياضة القوية فإنما تستفرغ من البدن أكثر مما تحتاج إليه ،

<sup>(</sup>١) الأترج والأترنج : تُمر من جنس الليمون ، ويقال له أيضاً : الترنج .

فهي بذلك تضعف كما نرى ذلك في أصحاب المهن القوية .

وأما الضعيفة فإنها لا تستفرغ كل ما يجب استفراغه ، فلذلك كانت زائدة في الأعضاء ومنميّة للأبدان .

وأما أن الرياضة بالجملة مصحة عظيمة ، وإنها أشد من عدم الرياضة ، فذلك بيّن من حال المقصورين في السجون ، فإنها تصفر وجوههم وتفسد سحنهم وتحل أفعالهم الطبيعية كلها ، وليس يظهر هذا في الإنسان فقط ، بل وفي جميع الحيوانات المقصورة ، كالطيور في الأقفاص وغير ذلك ... »

### شرح أرجوزة الرئيس

وفع يلى مثال من شرحه فى الطب مقتبس من رسالته فى التعقيب على أرجوزة ابن سينا ، وهو منكلامه فى تدبير الطّفل فى بطن أمه وبعد ولادته :

الطفلُ يحفظ فى بطن أمّه كى لاتصيبه آفة فى جسمه (كذا) يريد أنه ينبغى أن تحفظ الأم كيلا تصيبها ضربة فينحل عضو من أعضاء الطفل.

والظئرُ أن تطعمَهُ أو تسقيه فاختر له مدة سن التربيه يقول : والظئر التي تطعمه أو تسقيه فأخير ما له من التربية أن تكون حسنة المزاج من أجل لبنها ، إن كان يريد بالظئر المرضعة ، وإن كان يريد غير المرضعة فمعناه أن تكون عارفة بتدبير الأطفال ، أعنى بتغذيتهم وغير ذلك مما يحتاج إليه الطفل .

واحفظ على الحامل في معْدتِها كي لا يُري الفسادُ في شهوتها

ولما كان الحوامل يعرض لهن كثيراً انقلاب المعدة ، وذلك في أول علمن ، ويعرض لهن شهوات غير طبيعية ، يقول : احفظ عليها في معدتها بأن تطعمها المقوية للمعدة القاطعة للشهوة الردية .

ويصلح الدم وينقى الفضلُ ذاك الذى يكونُ منه الطفل إن هاجها دم فلا تفصدها بل بالبرود واللطاف اقصدها يريد: واسقها ما يروق الدم ويصفيه ، وإن هاج بها الدم فلا تفصدها واستعمل عوض ذلك المبردات للدم والمنظفة له ، وإن أمر فلك لأنه يخاف من الفصد أن يسقط الجنين .

تدبير الطفل في خاصته:

ادهنه بالقابض عند شدد حتى ترى صلابة في جلده وحمّة بنظفه من أخلاطه ووسّط الشدد على قباطه يقول: ادهنه بالأدهان القابضة عند شد قباطه ، وحمّة بالماء الحار الحرارة ، ولينظف من الأوساخ ، واجعل شد القباط عليه متوسطاً . وجالينوس يأمر بأن يسحق الملح ويذر على الأطفال حين يولدون . ألزنه في يقظته الضياء كيا يرى النجوم والدماء كثر له الألوان بالنهار لكى تقويه على الإبصار هذه وصية في رياضة بصره وتقويته بالاستمال ، وذلك أن كل عضو يقوى بالاستمال ، وذلك أن يلزم في يقظته المواضع المضيئة ، وأن يُمل بحيث يرى السماء والنجوم ، وأن يكثر له الألوان الملونة . يُعمل بحيث يرى السماء والنجوم ، وأن يكثر له الألوان الملونة .

هذه وصية باستعمال آلات السمع منه و إعداده لأن يتكام، وذلك أن الأطفال من شأنهم أن يروضوا محاكاة المتكلم كما يفعل الطير الذي يقبل تعليم الكلام . وامنعهُ أن يفصد أو أن يسهلا حتى يرى انفاعه قد اعتلا وما اعترى من ورم أو حب فلا تقابلهُ له بجدنب

يقولى : والطفل لا ينبغى أن يفصد ولا أن يسهل ، و إن اقتضت ذلك طبيعة المرض ، حتى يتجاوز سن المنفعة وهو أن يبلغ الرابع عشر من السنين أو الخامس عشر . وأما قوله :

وما اعترى من ورم أو حب فلا تقابله له بجذب فلا أدرى ماذا يريد بالجذب، فإن كان يريد بالجذب تسييل المادة إلى غير جهة العضو الورم، وذلك بالفصد المضاد فهو منطو في نهيه عن الفصد، و إن كان يريد أنه لا ينبغى أن تجعل عليها الأدوية الجاذبة فهذه وصية تعم الأطفال وغيرهم في الأورام والحبوب، ولعل الأطفال بذلك أحق لرطو بة أمزجهم.

وقد تناول ابن رشد شرح كلام ابن سينا في ذكر أمزجة الأزمنة ، أى الفصول ، فقال :

أقول في الزمان بالتقدير إذ لا سبيل فيه للتحرير
فلاشتاء قو ق للبلغم وللربيع هيجان للدام م
والمِر ق الصفراء للمصيف والمرة السوداء للخريف
« لما تكلم في أصناف أمزجة الإنسان أراد أن يتكلم في أصناف
أمزجة الزمان . فقوله : ( فلاشتاء قوة للبلغم ) يريد أن مزاج الشتاء بارد رطب

وقوله : ( وللربيع هيجان للدم ) يريد أن الربيع حار رطب على طبيعة الدم ، ولذلك الدم يكثف فيه .

وقوله: ( والمرة الصفراء للمصيف ) يعنى أنها تتولد فيه ، لأنها حارة يابسة كما أنه حار يابس. ( والمرة السوداء للخريف ) يعنى أن طبيعة الخريف هي طبيعة السوداء ، ولذلك السوداء تتولد فيه .

وما قاله فى الربيع من أنه حار رطب هو الحق ، خلافا لرأى جالينوس فى كتاب المزاج ، لأنه صرح هناك أن الربيع معتدل بالمعنى الذهى يقال عليه معتدل ، أى الذى توجد فيه الكيفيات على السواء.

ولم توجد للموجودات فيه أفعال الحياة التى ستبها الحرارة والرطوبة بأولى من فعل ضد الحياة ، التى سببها البرد واليبس . لأنها لو تقاومت فيه القوى لم ينسب إليه توليد خلط من الأخلاط ، لادم ولا غيره .

وبالجملة لا نشوء ولاكون لكل ما مزاجه شبيه بمزاجه كالدم. وجميع الكائنات التى توجد فى هذا الوقت فقد يجب ضرورةً أن يكون حارًا رطباً ، ويكون معتدلا ، لأنه وسط بين الصيف والشتاء.

وكون الفصول لا توجد إلا أربعة وكذلك الأخلاط على أن الأمزجة أربعة ، أعنى المركبة .

ولووجد مزاج معتدل بمعنى أن الاسطقسات (العناصر) فيه متساوية لما وجد لهذا المزاج فعل منسوب إلى الكيفيات الأوّل ، وكانت له صورة واحدة . »

#### ٤ \_ ابن رشد الفقيه

وابن رشد الفقيه ، كابن رشد الطبيب ، وابن رشد الفيلسوف ، محصل يحيط بموضوعه ويستقصى الأكثر الأهم من أصوله و فروعه ، وقد كان على مذهب الإمام مالك كأكثر أهل المغرب، ولكنه كان يتتبع المذاهب في المسائل الحلافية ، وله كتاب في الفقه سماه «بداية المحبد ، ونهاية المقتصد » يدل اسمه على منحاه في التأليف ، فإنه نافع المبتدئين المحبدين والمحصلين المتوسمين ، وقد ذكر ابن أبي أصيبعة وغيره كتاب المقدمات في الفقه بين كتب ابن رشد الحفيد وهو خطأ يسهل التنبه إليه لمن ألقى نظرة على الكتابين ، إذ هما في موضوع واحد على نسق متقارب من التوسط بين الإسهاب والإيجاز ومن المستبعد أن يشتغل مؤلف واحد بوضع كتابين في موضوع واحد على هذا المثال ، وقد ترجم المقرى لابن رشد الحد في كتاب «أزهار الرياض في أخبار عياض » وذكر « من تواليفه كتاب المقدمات المقدمات الأوائل كتب المدونة » وكان ابن رشد الحفيد يشير في « بداية الحبد» إلى كتاب المقدمات فيقول كما « حكاه جدى رحمة الله عليه في المقدمات » فهو على التحقيق من مؤلفات الجد لا من مؤلفات الحفيد .

ونحن ناقلون هنا كلامه فى القضاء على سبيل المثال لإحاطته وتدوينه ورأيه فى مهام عمله .

قال في كتاب « الأقضية » من « بداية الحِبهد » :

« والنظر فى هذا الباب فيمن يجوز قضاؤه ، وفيما يكون به أفضل ، فأما الصفات المشترطة فى الجواز فأن يكون حرَّا مسلمًا بالغاً ذكراً عاقلاً عدلاً .

وقد قيل في المذهب إن الفقه يوجب العزل و يمضى ما حكم به . واختلفوا في كونه من أهل الاجتهاد ، فقال الشافعي يجب أن يكون من أهل الاجتهاد ، ومثله حكى عبد الوهاب<sup>(۱)</sup> عن المذهب ، وقال أبو حنيفة : يجوز حكم العامى . قال القاضى : وهو ظاهر ما حكاه جدى

<sup>(</sup>۱) عبد الوهاب بن على بن نصر مؤلف النصرة لمذهب مالك وشرح المدونة ، ولد ببغداد وتوفى بمصر (۲۲٫۵ هجریة و ۱۰۳۱ میلادیة )

رحمة الله عليه في المقدمات عن المذهب ، لأنه جعل كون الاجتهاد فيه من الصفات المستحبة . وكذلك اختلفوا في اشتراط الذكورة فقال الجمهور: هي شرط في صحة الحكم ، وقال أبو حنيفة : يجوز أن تكون المرأة قاضيًا في الأموال . قال الطبرى : يجوز أن تكون المرأة حاكماً على الإطلاق في كل شيء . قال عبد الوهاب : ولا أعلم بينهم اختلافاً في اشتراط الحرية ، فمن رد قضاء المرأة شبهه بقضاء الإمامة الكبرى ، وقاسها أيضاً على العبد ، لنقصان حريتها ، ومن أجاز حكمها في الأموال فهشيها بجواز شهادتها في الأموال ، ومن رأى حكمها نافذاً في كل شيء قال : إن الأصل هو أن كل من يتأتى منه الفصل بين الناس فحكمه جائز إلا المصل هو أن كل من يتأتى منه الفصل بين الناس فحكمه جائز إلا ما خصصه الإجماع من الإمامة الكبرى .

وأما اشتراط الحرية فلا خلاف فيه ، ولا خلاف في مذهب مالك أن السمع والبصر والكلام مشترطة في استمرار ولايته ، وليست شرطاً في جواز ولايته ، وذلك أن من صفات القاضي في المذهب ما هي شرط في الجواز فهذا إذا وُلي عُزل و فُسخ جميع ماحكم به ، ومنها ما هي شرط في الاستمرار وليست شرطاً في الجواز ، فهذا إذا وُلي القضاء عُزل ونفذ ما حكم به ، إلا أن يكون جوراً .

ومن هذا الجنس عندهم هذه الثلاث صفات .

ومن شرط القضاء عند مالك أن يكون واحداً ، والشافعي يجيز أن يكون في المصر قاضيان اثنان إذا رسم لكل واحد منها ما يحكم فيه ، وإن شرط اتفاقهما في كل حكم لم يجز ، وإن شرط الاستقلال لكل

واحد منهما فوجهان : الجواز والمنع . قال : وإذا تنازع الخصمان في اختيار أحدهما وجب أن يقترعا عنده .

وأما فضائل القضاء فكثيرة ، وقد ذكرها الناس في كتبهم ، وقد اختلفوا في الأمى : هل يجوز أن يكون قاضياً ؟ والأبين جوازه لكونه عليه الصلاة والسلام أمتيًّا . وقال قوم لا يجوز ، وعن الشافعي القولان جميعاً ، لأنه يحتمل أن يكون ذلك خاصاً به لموضع العجز ، ولا خلاف في جواز حكم الإمام الأعظم ، وتوليته للقاضي شرط في صحة قضائه ، لا خلاف أعرف فيه .

واختلفوا من هذا الباب فى نفوذ حكم من رضيه المتداعيان ممن ليس بوالٍ ، على الأحكام ، فقال مالك : يجوز ، وقال الشافعى فى أحد قوليه : لا يجوز ، وقال أبو حنيفة : يجوز إذا وافق حكمه حكم قاضى البلد .

وأما فيا يحكم فاتفقوا أن القاضى يحكم فى كل شيء من الحقوق كان حقًا لله أو حقًا للآدميين ، وإنه نائب عن الإمام الأعظم فى هذا المعنى ، وإنه يعقد الأنكحة ويقدم الأوصياء . وهل يقدم الأئمة فى المساجد الجامعة ؟ فيه خلاف فى المرض والسفر ، إلا أن يؤذن له . •

وليس ينظر في الجباة ولا في غير ذلك من الولاة ، وينظر في التحجير على السفهاء عند من يرى التحجير عليهم .

ومن فروع هذا الباب: هل ما يحكم فيه الحاكم يحله للمحكوم له به و إِن لم يكن في نفسه حلالا ؟ وذلك أنهم أجمعوا على أن حكم الحاكم الظاهر

الذى يعتريه لا يحل حراما ولا يُحرم حلالا ، وذلك فى الأموال خاصة ، لقوله عليه الصلاة والسلام : إنما أنا بشر ، وإنكم تختصمون إلى ، فلعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض فأقضى له على نحو ما أسمع منه ، فمن قضيت له بشيء من حق أخيه فلا يأخذ منه شيئًا ، فإنما أقطع له قطعة من النار . واختلفوا في حل عصمة النكاح أو عقده بالظاهر الذي يظن الحاكم أنه حق ، وليس بحق . إذ لا يحل حرام ولا يحرم حلال بظاهر حكم الحاكم دون أن يكمون الباطن كذلك . هل يحرم ذلك أم لا ؟ فقال الحمهور : الأموال والفروج في ذلك سواء ، لا يحل حكم الحاكم منها حراماً ولا يحرم حلالاً . وذلك مثل أن يشهد شاهدا زور فى امرأة أجنبية أنها زوجة لرجل أجنبي ليست له بزوجة ، فقال الجمهور : لا تحل ، و إن أحلها الحاكم بظاهر الحكم . وقال أبو حنيفة وجمهور أصحابه : تحل له . فعمدة الجمهور عموم الحديث المتقدم ، وشبهة الحنفية أن الحكم باللعان ثابت بالشرع ، وقد علم أن أحد المتلاعنين كاذب ، واللعان يوجب الفرقة و يحرم المرأة على زوجها الملاعن لها و يحلمها لغيره ، فإن كان هو الكاذب فلم تحرم عليه إلا بحكم الحاكم، وكذلك إن كانت هي الكاذبة ، لأن زناها لا يوجب فرقتهـا على قول أكثر الفقهاء ، والجمهور أن الفرقة هاهنا إِنما وقعت عقوبة للعلم بأن أحدهما مُكاذب .

والقضاء يكون بأربع: بالشهادة واليمين والنكول والإقرار ، أو بما تركب من هذه ، فني هذا الباب أربعة فصول . »

# ١ ـــ أهم المراجع العربية

مقدمة ابن خلدون الفيب المعجب فى تلخيص أخبار المغرب إخبار العلماء بأخبار الحكماء وفيات الأعيان بحمهرة أنساب العرب قصة حي بن يقظان كتاب الأخلاق لأرسطو الخرب الخراك . . . . . .

تهافت التهافت فصل المقال . . . الكشف عن مناهج الأدلة . . . بائاية المجتهد ونهاية المقتصد تفسير ما بعد الطبيعة تلخيص كتاب المقولات تلخيص كتاب الخطابة لأرسطو شرح أرجوزة الطب لابن سينا الكليات

# ٢ — أهم المراجع الأجنبية

Renan : Averroès et l'Averroisme

Maurice de Wulf: History of Medievel Philosophy

Joseph Maccabe: Splendour of Moorish Spain

: Legacy of Israel

William James: Principles of Psychology

|            | ففرسيت                                                                                                                 |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | الفصل الأول                                                                                                            |
|            | عصر ابن رشد                                                                                                            |
| 9          | <ul> <li>١ – الحركة العلمية</li> <li>٢ – الحركة السياسية وتأثيرها في الثقافة</li> <li>٣ – الحركة الاجتماعية</li> </ul> |
|            | الفصل الثانى                                                                                                           |
|            | ابن رشد فی عصره                                                                                                        |
| ١٨         | ر / ۱ ــ حياة ابن رشد                                                                                                  |
| Y 1        | ۲ - نگبته وأسبابها                                                                                                     |
|            | الفصل الثالث                                                                                                           |
|            | جوانب ابن رشد                                                                                                          |
| * *        | ۱ ـــآ ثار ابن رشد                                                                                                     |
| ۳۰ •       | ۲ ــ فلسفة ابن رشد :                                                                                                   |
| ٣.         | قدم العالم                                                                                                             |
| ٣٩ .       | علم الله بالجزئيات .                                                                                                   |
| ٤٠         | خلود النفس                                                                                                             |
| <b>£</b> 9 | ٣ ـــ أثر الفلسفة الرشدية                                                                                              |
| ٥٥         | ٤ — قوة الأثر                                                                                                          |
| ۰۸         | o _ خاتمة                                                                                                              |
|            |                                                                                                                        |

## الفصل الرابع

# منتخبات من آثار ابن رشد

| ٦.    | ١ ـــ ابن رشد الفيلسوف :                |            |
|-------|-----------------------------------------|------------|
| ٦.    | ود التأويل                              | حدو        |
| ٦ ٤   | <br>سوف                                 | التص       |
| ه ۲   | هان العقلي على وجود الله                | البرد      |
| 77    | . •<br>جزة                              | الم        |
| ٧١    | بعد الطبيعة .                           | ما ب       |
| د ۷   | ياة الكاملة حركة                        | الحي       |
| ٧٧    | باب.                                    | الأر       |
| ۸۳    | ۲ ـــ ابن رشد وكتاب « الخطابة » لأرسطُو |            |
| ٦,    | ٣ – ابن رشد الطبيب :                    |            |
| 7 9   |                                         | الط        |
| 99    | اعة الطب                                | صن         |
| ۲ • ۱ | ض الدماغ                                | أمرا       |
|       | س الأغذية :                             | بعض        |
| ٤٠١   | ا ـــ الفواكه                           |            |
| ۲ • ۱ | ♦ب ـــ البقول والحبوب                   |            |
| ١٠٧   | ياضة                                    | الر        |
| ۱۰۹   | ح أرجوزة الرئيس                         | <b>ش</b> ر |
| 118   | ٤ — ابن رشد الفقيه                      |            |
| 114   | هم المراجع                              | أه         |
| 114   | فهرست<br>•                              | ال         |